



THE
PATHWAY TO
EXCELLENCE

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com متديات معلة الإبتسامة

المفكر والكاتب والمحاضر العالمي

د.إبراهيم الفقي

**Dr. Ibrahim Elfiky** 

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة

THE TRANCHISE PATE

> المفكر والكاتب والمحاضر العالمي د. أبر أشيرهم أيفقي Dr.ibrahim elfiky



### الطبعة الأولي

1430 هـ – 2009 م

اسم الكتاب ، الطريق إلى الامتياز

اسع المؤلف ؛ الكاتب الخبيروالمحاضر العالمي د / إبراهيم الفقي

مقاس القطـــع : 14.5 X

الإيداع القانوني ، 2008 / 2008

الترقيم الدولي ، x - 426 - 426 - 977

عسدد الألسوان 1 كلون

### خمتة حقفي الطنة محففظو

يمنع طبع هــذا الكتــاب أو جـــزء منه يكل طرق المابــــع ، والتسوير ، والنقل ، والترجمت ، والتسجيل المرثي والمسموع

والحساسوبي ، وغيرها من المسور إلا بإذن خطي من ،

الله للنشر والتوزيع

02 33026637 فاكس، 02 33446727 قاكس، 03 33026637 قائد

E-mail: rayatop@hotmail.com



إهداء

إلى والدتي الجبيبة رحمها الله سبحانه وتعالى وتقبلها في فسيح جناته .. وإلى زوجتي آمال الفقي أهدي هذا الكتاب .

# كلمة شكر وعرفان

إلى كل من ساهم في بناء هذا الكتاب سواء من قريب أو بعيد جزاكم الله سبحانه وتعالى كل الخير.

د إبرام

# بِشِهِ النَّهُ الْحَجَالَ جَهُمْ إِلَّهُ الْحَجَمَةِ إِلَّهُ مَا يَا الْحَجَمَةِ إِلَّهُ وَكُمْ مِنْ

وَقُلِ آغْمَلُواْ فَسَيَرَى آللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ

وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَسَتُرَدُّونَ إِلَىٰ عَلِمِ ٱلْغَيْبِ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالشَّهَدَةِ فَيُنَبِّعُكُم بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ

التوبة : 105

الطريــق إلـــم الامتيـــاز د إبرايم الحي



# الطريق إلم الامتياز

ياترى.. ما هو السبب في أن هناك أشسخاصاً متميزين وآخرين غير متميزين ؟! وكذلك هناك أناس ناجحون وآخرون غير ناجحين ؟! وهناك من يعيش حياته بطريقة أفضل من غيره، وهناك من يحقق أحلامه وأهدافه، في حين أن هناك أناساً غير ذلك ؟! فهل الناس التي لا تعيش حياتها بالطريقة التي تفضلها ولا تحقق أحسلامها وأهدافها لا يريدون أن يكونوا سعداء ؟! أو أن يكونوا متميزين ؟! بالطبع كلا.. فها هو الفارق بين الفريقين ؟!



## 

- 1- **الخامات:** أي الحواس الخمسة.
- 2- الوقت: 1440 دقيقة ، أو 24 ساعة في اليوم .
- 3- الفكر؛ فكل الناس متحدون في الفكر؛ لأن الله قلة قد أعطى
   لنا العقل البشري والمنطق والقدرة على التفكير والتحليل.
  - 4- الطاقة التي تخرج بسبب هذا الفكر والمنطق والتحليل.

وطالما أن جميع الناس يملكون كل هذه الأشياء، فها هو السبب في أن هناك أناسًا متميزين وأناسًا غير متميزين ؟! وطالما أن كل الناس يتأثرون بالزمان والمكان والمادة والطاقة، فها هو السبب كذلك في أن هناك أناسًا متميزين وأناسًا غير ذلك ؟!

إن السبب يسير جداً ، وهو أن هذا الشخص المتميز يستخدم خاماته ووقته وقوة تفكيره وطاقته كي يكون متميزًا ، ولكن هل الشخص الآخر لا يريد أن يكون متميزًا ؟! بالطبع كلا ؛ فإنه لا يدرك أن الذي يفعله لا يصل به إلى الذي يريده ، فهو يقوم بأعمال ويظن أن هذه الأعمال هي التي تصل به إلى السعادة .



فمن الممكن أن تجد طالبًا لا يهتم بالدراسة، أو حستى لا يذهب إلى المدرسة، وقد تجد عاملاً لا يعمل بالطريقة التي ترضي الله على عنه، وتجده دائهً يتشكى، أو يقارن بينه وبين غيره ممن فتح الله عليه من الدنيا، أو ينتقد ويتنقص الشخص المتميز فهو يستخدم خاماته ووقته وتفكيره وقدراته وطاقته في أن يكون متميزًا، وإذا واجهته أي مشكلة فهو يفكر فورًا في طريقة حلها، وإذا واجهه أي تحدِّفهو يفكر فورًا كيف يواجهه، ويتوكل على الله من ويرضى دائهً بها وهبه الله من أما ذلك الشخص الآخر فهو حقود باستمرار، وينكر الذي يملكه، ولا يرضى أبدًا بها وهبه الله من أما ذلك الشخص الآخر فهو حقود باستمرار، وينكر الذي يملكه، ولا

ثم كان ذات يوم يمشي على شاطئ البحر فإذا به يجدر جلاً يضع يده

على كتفه ، فالتفت إليه فإذابه أحد أفراد عائلته ، فقال له: أنا مهموم جداً .. فرد عليه ذلك الرجل قائلاً: نحن نعرف أن حياتك كلها متاعب وهموم .. فقال له الشاب: أنا غير راض عن نفسي ، ولا أعرف ماذا أفعل ، ولكني أعرف أنني من الممكن أن أكون متميزاً ، وإلا فلهاذا نجح هؤلاء الناجحون في حياتهم المالية والعلمية والشخصية والزوجية والاجتماعية ولم أنجح أنا ؟! ولماذا يملك أولئك الأثرياء كل هذه الشروات وأنا لا أملكها ؟! وأنا أعرف أنني من الممكن أن أنجح ، فكل ما أفتقر إليه هو شخص يرشدني ويدلني إلى طريق الامتياز ..

أ 🦠 سورة : الثين ، الأية : ا .

<sup>🥫</sup> سورة : لقمان , الأية : 20 .

أمامنا ولكننا لا نراه ، ولكن أنا سأساعدك إن شـاء الله ؛ فأنا أعر ف رجلاً يسمى بالرجل الحكيم يستطيع أن يرشدك إلى الطريق القويم نحو التميز والنجاح، ولكنك سوف تتعب كثيرًا إن أردت أن تصل إليه .. فرد عليه الشاب على الفورا: أنا على أتم استعداد لفعل أي شيء يصل بني إلى طريق الامتياز .. فقال له : إن ذلك الرجل يسكن فوق أحد الجبال ، ولن تجد ما يصل بك إليه إلا السير على الأقدام .. فقال له: سأسير إليه على الأقدام، وسوف أصعد إليه الجبل، وأتجشم الصعاب حتى أصل إليه .. فقـال له: إنه بعيد جدًّا ، وسوف تضطر أن تسافر له .. فقال له : أنا مستعد للسفر إليه .. فقيال: ولكن هذا قيد يكلفك كثيرًا .. فقيال له: سوف أفعل كل شيء أستطيع فعله لأصل إلى هذا الرجل . .

فوصف له مكان ذلك الرجل، وكان على بعد أميال بعيدة، ويحتاج إلى تجشم عناء السفر، مع الإمكانيات والأموال اللازمة كي يسافر بالطائرة، وفوق كل ذلك فهو يحتاج إلى تخطيط، فقال له الشاب: إن الأمر فعلاً شاق وعسير، ولكن المهمة تستحق تحمل هذه المشقة للوصول إلى هذا الرجل، وللوصول إلى طريق الامتياز..

فشعر الرجل بـصدق العزيمة ، ووجد في عينيه رغبة مشتعلة في أن



يلتقي بهذا الرجل الحكيم، ولم يكن الشاب يصدق أنه أخيرا سيجد ضالته، وسيلقى ذلك الرجل الذي يأخذ بيده إلى طريق الامتياز، فشكر الشاب الرجل كثيرًا أن منحه هذه الفرصة الثمينة ودله على طريق التميز.

وظل الشاب يفكر طوال الليل ماذا سيفعل ؛ فهو يحتاج إلى الكثير من الأموال ، فخطط لنفسه أن يقابل هذا الرجل في خلال شهر ، فأرسل إليه برسالة يوضح فيها أنه يريد لقاءه ، ورد عليه الرجل الحكيم بالموافقة وأرسل إليه بـذلك، وأراد الشـاب أن يعد نفسـه ويتجهز لهذه الرحـلة، فأخذ يعمل في كل عمل يجده للحــــصول على الأموال اللازمة لتلك الرحلة ، فكان ينظف المكاتب والكراسي ، وعمل في الحراسة طوال الليل، وكان لا يضيع أي وقــت إطلاقًا، وكان مع العمل يذاكر لينجح ويحصل على شهادته ، وعندما أتم عمله ونجح وحصل على الشهادة كان لديه من الأموال الكثير، وكان حستى هذه اللحظة لا يصدق أن لديه تذكرة السفر ، وأنه سيسافر ليلقى الرجل الحكيم الذي طالما حلم وتمني لقاءه، وعندما ركب الطائرة أغمض عينيه، وكان يحلم بــاليوم الذي يصبح فيه متميزًا ورائعًا ، وشعر أنه الآن في طريقـه إلى الامتياز ، وعندئذ



فتح عينيه ونظر إلى الخارج ورأى السحاب، وغرق في روعة ذلك المنظر الذي شاهده في الخارج، ثم تأمل كيف أن الله على أعانه حستى وصل إلى هناك، ثم إذا بقائد الطائرة يعلن الوصول بحمد الله ركان الشاب لم يزل بعد لا يصدق أنه قد وصل إلى المكان الذي سيلتقي فيه بالحكيم، وأنه بعد لحظات سوف يأخذه إلى الطريق إلى الامتياز، وبسرعة نزل من الطائرة وستقل إحدى سيارات الأجرة ، وكان لا يملك الكثير من الأموال، وحين وصل إلى الجبل ونظر إليه فوجئ به جبلاً ضخماً عظيماً، وقد يستغرق منه ما لا يقل عن يوم كامل من التسلق للوصول إلى قمة الجبل، ولكنه لم يضيع وقته، فقد بدأ بالفعل في تسلق الجبل والصعود إلى قمته حاملاً حقيبته التي فيها كل متعلقاته ، وبعد يوم كامل من المشقة والعناء وصل أخيرًا إلى قمة الجبل، وهناك وجد بيتًا صغيرًا، فطار إلى الباب وهو لا يكاد يصدق أنه قـ د وصل الآن إلى ذلك الحكيم ، وأنه بـ عد لحظة سيكون أمامه وجهًا لوجه.

وحين طرق الباب إذاب يجد أمامه امرأة عجوزاً لا يقل سنها عن الثمانين سنة ، فنظرت إليه وقالت له: من أنت ؟! فقال لها: إن عندي موعداً سابقامع الحكيم ؛ فأنا الشاب الذي أرسلت إليه بتلك الرسالة

التي طلبت فيها مقابلته منذ فترة ؛ فهل أستطيع لقاءه الآن ؟! فقى التله : لقد تأخرت .. فقى الله ها على الفور: أنالم أتأخر، ولقد أتيت في الميعاد المحدد .. فقالت له: إن الحكيم لا يمكث في مكان واحد أكثر من شهر واحد، ولقد ظل معنا هنا لمدة شهر ونصف ؛ لذلك فأنت يجب أن تعود أدراجك، وتأتي إليه بعد شهر من الآن، واحرص ألا تتأخر ..

فنظر إليها الشاب وهو يملأه الشعور بالألم لضياع الفرصة التي ظل طوال هذه المدة ينتظرها ، وكان في شدة الضيق والحزن ، ولكن لم يكن لديه أي حل آخر ، فنزل من فوق الجبل وعاد أدراجه إلى بلده مرة أخرى ، ولكن .. ماذا سيفعل وهو الآن لا يمتلك أي أموال ؟! وبدأ يفقد الأمل مرة أخرى ، ولكن كان هناك صوت بداخله يقول له: لا تيأس ؛ فلا حياة مع اليأس ، ولا يأس مع الحياة .

ومن هنابداً يفكر في أن يضع نفسه في الفعل مرة أخري، وبالفعل وضع نفسه في الفعل مرة أخرى، وأخذ يعمل ليل نهار، ولا يضيع لحظة من وقته، وحان وقت لقائه بالحكيم، وجمع الأموال اللازمة للسفر، وركب الطائرة، وكرر نفس الرحلة العصيبة مرة أخرى، وهو يحدوه الشوق ويدفعه الأمل، خاصة وأنه جاء في موعده تماماً هذه المرة، وتسلق



الجبل مرة أخرى حاملاً معه حقيبته ، ثم أخذ يطرق الباب ، وإذا بنفس المرأة العجوز تفتح له وتقـول له من جديد: لقــد تأخرت ، والحكيم لا يمكث في مكان واحد أكثر من شهر ، ولقد ظل هنا لفترة طويلة وأنت تأخرت .. فقال لها : ولكني أرسلت إليكم رسالة أخبرتكم فيها بموعد وصولي!! فقـالت له: لكنك تأخرت، وهو لا ينتظر، فلابـــدوأن تعود بعد شهر آخر .. فقال لها الشاب: إن هذا جنون .. لا يمكن أن يكون هذا الرجل حكيماً؛ فهو لا يصدق في الوعد، ولا يحترم الوقت، بل إنه حتى لا يحترم الناس ولا وقتهم، وهو دائماً يذهب ويعود كما يشاء، وأنا أرسل له برسالة، فهاذا أفعل، وما هو المتوقع أن أفعله ؟!! قــال ذلك وهو ينظر إلى المرأة ويتساءل ماذا يفعل الآن . . فقالت له بمنتهى الهدوء : قد تغضب، وقد تحزن، بل وقد تنفعل، ولكن هذا لا يغير أي شيء، ارجع وفكر وتعالَ في الوقت المناسب. ثم أغلقت بابها وانصرفت.

فعاد الشاب في هذه المرة وهو غضبان جداً ، ولم يكن يمتلك أي أموال ، وكان قد قرر في نفسه أن لا يعود مرة أخرى ؛ لأنه لو عاد مرة أخرى فسوف يتكرر معهُ هذا الموقف مرة أخرى ، واستمر أسبوعًا على هذه الحال .. متألم نفسيًّا ، ولا يكلم أحداً ، ولا يسمح لأي شخص



بمقابلته مهم كان هذا الشخص، وظل على هذه الحال لدرجة أنه كان يبكى طوال الوقت، وبعد تفكير طويل قرر أخيرًا أن يكرر التجربة مرة أخرى ، وبدأ في العمل ليل نهار مرة أخرى ، ولم يضيع وقتًا ، حتى حصل على الأموال ، وسافر مرة أخرى ، وتسلق الجبل مرة أخرى ، وحين طرق الباب كانت المفاجأة ، فلقد وجد أمام عينيه نفس المرأة ، وإذا بها تقول له: لقد تأخرت أربع ساعات ؛ لذا فقد ذهب الحكيم .. فقال لها غاضبًا: إن هذا غير ممكن . . إن هذا الرجل يستحيل أن يكون عنده أي نوع من الحكمة .. فقالت له: لا داعي للغلط .. فقال لها: بـل لابـدوأن أغلط؛ فهذا الرجل ليس عنده أدنى إحساس بالناس .. فقالت له: ليس لديك أى اختيار غير أن تعود ، وإذا فكرت أن تأتي مرة أخرى فلابـــد وأن تأتي قبل الموعد؛ حتى تنتظره وتقابله . . ولاحظ هذه المرة أنها أمرته بـالرجوع ككل مرة ، ولكنها أرشدته إلى الطريق ، وهدته ماذا يفعل ، وفتحــت له بابًا إلى الأمل ، فرجع الشاب وبـدأ يعمل مرة أخرى من أول يوم ، وأخذ يكدُّ ليل نهار ، واستطاع أن يجمع الأموال ، وسافر وتسلق الجبل ، وطرق الباب، وكان قد وصل في هذه المرة قبل الموعد بأسبوع كامل، وظل في هذا المكان الموحش خارج البيت لمدة أسبوع كامل.



ثم بعد مرور الأسبوع نظر فإذا بالرجل الحكيم يمر أمامه ، فهرول إليه كي يكلمه ، فإذا بتلك المرأة مرة أخرى تقف أمامه وتقول له: أتظن أنكَ وحدك من ينتظر ؟! لابدوأن تأخذ دورك .. وظل في مكانه فوق الجبل لمدة أربع ساعات أخرى ، وبمعد طول انتظار جلس مكانه وأغمض عينيه وأخذيبكي بكاء شديدًا، وفجأة وجديدًا تربت على كتفه، وكأنها يد قد ملئت حكمة، ففتح عينيه ونظر بجواره فإذا بالرجل الحكيم بنفسه يقف بجواره ، وبمجرد أن رأى الحكيم أمامه نسي كل متاعبه وكل المشاق التي لاقاها في سبيل لقاء هذا الرجل، وهذه هي طبيعة الإنسان ، بمجرد أن يصل إلى النجاح إن نظر وراءه إلى ما لاقمي في سبيل نيل هذا النجاح لا يشعر بأي مشقة لاقاها، وينسى كل شيء إلا هذا النجاح الباهر ، ويقول : لقد تعبت جدًّا في هذا الطريق ، ولكنني الآن أستحق هذا النجاح.

وعندئذ قبال له الحكيم: أخبرني أيها الشباب.. ماذا تريد؟ فقبال له: لقد تعبت جُدًّا، وتحملت المشاق.. قال له: أعرف ذلك .. فقال الشاب: أريدك أن تعلمني كيف الطريق إلى الامتياز.. فقسال له الرجل الحكيم: انظر حولك ؛ فأنت الآن في هذا الطريق.. في طريق الامتياز، ولكنك لا

تدرك أنك متميز وأنت في طريق الامتياز . . ثم قسال له : عندما أتيت إلى هناللمرة الأولى هل خططت ؟! فقال له: نعم .. قال له: هل فكرت وعملت ؟! فقال له: بالتأكيد .. فقال له: وجعت الأموال ؟! قال: نعم .. فقال له: وهل عندك رؤية ؟! قال: بالطبع نعم .. قال: وركبت الطائرة وأتيت إلى هنا؟! فقال له: نعم .. فقال: وأتيت إلى بلد لا تعرفها، وأنت تتوقع أن يحدث لك أي شيء ؟! قال: نعم .. قال: ولو لم تجد طائرة لكنت بحثت عن أي وسيلة أخرى تصل بـك إلى هنا؟! فقال له: نعم .. فقالله: ولولم تجد سيارة لتركبها بعد أن نزلت من الطائرة لأتيت ماشيًا ؟! قال له: مؤكد . . فقال له : وتسلقت هذا الجبل وأنت لا تعرف إلى أين ستذهب ؟! قال: نعم .. قال له: فعندما وصلت ثم عدت دونها أي تقدم فبم شعرت ؟ قال: شعرت بفشل ذريع .. فقال له: وهل تركت هذا الفشل يتحكم فيك ؟! فقال: بالطبع لا .. فقال له: ثم ماذا فعلت؟! قال: في البداية كنت مغضبًا جدًّا، ولكن فكرت وهدأت، وعملت من جديد، وجمعت الأموال وقررت أن أراك مهم كان الثمن .. قائدة ماذا وعندما أتيت إلى هناثم عدت مرة أخرى بـــدون فائدة ماذا شعرت؟! قال له: كنت أشد غضبًا من المرة الأولى، ووصلت إلى مرحلة

صعبة من الجزن والاكتئاب، واستمر هذا الوضع لفترة لا أفعل فيها أي شيء، ولكني عدت إلى العمل بجد مرة أخرى، وعزمت على لقائك بأي طريقة ، وجمعت الأموال ، وسافرت إليك ، وكان عندي احتمال ألا ألقاك، وبالفعل لم ألقَك، ولكني في هذه المرة وجدت باب الأمل يفتح أمام وجهي من جديد، أن آتيك مبكراً ، وعندما أتيتك ومكثت أسبوعاً بالخارج قلت في نفسي: لا شيء في ذلك؛ فأنا سوف أراك، ولكني إنسان؛ فكنت أحيانًا أشعر باليأس يطرق بابي، فكنت أبكي بكاء مراً، وأغمض عيني وأنا في منتهى الحزن، ولكني أغمضت عينبي وتوجهت إِلَى الله ﷺ، وقلت: يارب، وتذكرت قول الحق ﷺ: ﴿ إِنَّا لاَ نُضيعُ أَجْرَ مَنْ أَخْسَنَ عَمَلاً ﴾<sup>(1)</sup>. وأنا أحسنت عملاً ، وأتيت إلى هنا ، وأريد أن أقابل هذاالرجل، وحينها وجدت يدك على كتفي، وهنا لاحـظت شـيئًا هامًّا جدًّا ، وهو أن الله ﷺ قريب جدًّا منا ، وأنه سميع ومجيب الدعوات .

فق الطريق إلى المحكم : إن كل هذا الذي ذكرتَه هو الطريق إلى الامتياز ولا الامتياز ولا عند كثير من الناس تسير في الطريق إلى الامتياز ولا تدرك ذلك ، تمامًا مثل الذي يعيش في سعادة ومع ذلك تجده يفني عمره

<sup>1 -.</sup> سورة : الكهف الآية : 30 .



في البحث عن السعادة ، وكالذي يعيش في نجاح ومع ذلك تجده يبحث عن النجاح .

ثم أردف قائلاً له: يابني .. إن كل هذا الذي قلته لي هو الطريق إلى الامتياز ، ولكن أنا سوف أرتبه لك فحسب ؛ حتى تتجه من محطة إلى أخرى ، ثم تصل إلى الامتياز ، وبسببب إصرارك والتزامك فأنا سأساعدك كي تصل إلى طريق الامتياز ، فهيا بنا معًا لنصل إلى طريق الامتياز .

نظر الحكيم إلى عيني الشاب وقال: إن الطريق إلى الامتيازيبدا بالأسباب.. ثم سأله: ما الذي تريده ؟! فقال له: أريد أن أكون متميزًا.. فقال له: هذه رسالة عامة ، وكل الناس يريدون أن يكونوا متميزين ، ولكن ماهي رؤيتك ؟ فقال له: وما هي الرؤية ؟! قال: إن الرؤية هي نهاية الطريق ، فها هي رؤيتك ونهاية طريقك الذي تسير فيه ؟ فقال له: أن أكون متميزًا.. فقال له: لقد سمعت هذه الكلمة من قبل ، وإذا كررتها مرة أخرى فسأتركك وأمضي ، ولكن أخبرني عن رؤيتك بالتحديد ، ماذا تريد أن تكون؟ فقال له: قررت أن أؤسس شركة خاصة بي .. فقال له: في مجال الألكترونيات ..



فقال له: لماذا؟ قال: لأن العالم الآن يمضي قدمًا بالتقدم العلمي؛ لذلك فأنا أريد أن أكون من ضمن العالم المتقدم، وأريد أن أكون متميزًا.. فقال له: حسنًا.. هذه هي رؤيتك، ولكن بعد كم سنة تريد أن تحقق رؤيتك هذه؟! فقال له: بعد خمس سنوات.. فقال له: وماذا ستفعل خلال هذه السنوات الخمس ينبغي أن تكون هذه الرؤية قد تحققت..

وهنابدأ الحكيم يشرح للشاب الفرق بين الرؤية ، والهدف ، والهدف المستمر في الزمن ، وقال له: استمع جيداً أيها الشاب إلي ... فها هو الفرق بحين الرؤية والهدف ؛ فكثير من الناس يعتقدون أن الرؤية هي الهدف ، ومعظم ولكن الهدف هو جزئيات الرؤية ، فالرؤية هي نهاية الطريق ، ومعظم الناس ينظرون إلى نهاية الطريق على أنه هو الهدف ، ثم إذا بـــه يصاب بالإحباط ؛ لأنه يقارن بين ما هو عليه الآن ، وبين ما يريد أن يكون ؛ فإذا بسه يصاب بالإحباط ؛ وما ذاك إلا لأن الطريق طويل ، ولكن هذا هو الطريق الصحيح الذي أريدك أن تصل إليه من الآن .

إن الرؤية هي نهاية الهدُّف .. هي أن تمتلك الشركة التي تريدها ، وأما المدف فهو الدرجة الأولى ، والدرجة الأولى ستصل بــــك إلى الدرجة



الثانية، وأول طريق إلى الامتياز هو أن تعرف الرؤية، وتجزئ الرؤية إلى أهداف، بحيث أن يأخذك كل هدف إلى الهدف الذي يليه، وكل هدف يأخذك إلى الرؤية، فها هي رؤيتك مرة أخرى ؟ فقال له: أن أمتلك شركة من شركات دكتور نياب. فقال له: فها هو الهدف الأول ؟ قال له: سوف أدرس كل شيء يختص بالحاسب الألكتروني. قال له: وما هو الهدف الثاني ؟ قال: أن أتعلم اللغات. فقال له: ولماذا اللغات ؟ قال: لأن اللغة تساوي الإنسان، وتقرب الناس من بعضهم البعض.

فقال له: في هذه الحالة لابدوأن تتعلم فن الاتصال.. فقال له: أنت الآن تعلمت الألكترونيات، وتعلمت اللغات، فهاذا تفعل بعد ذلك؟ قال له: يسوف أتعلم فن الاتصال بالناس.. فقال له: لماذا؟ قال: كي أتصل بالناس وأعرف كيف أبيع لهم بأحسن الطرق.. قال له: وبعد ذلك؟! قال: سأتعلم فن التسويق.. فقال له: لماذا؟ قال: لأعرف كيف أسوق هذه المنتجات للناس.. فقال له: وبعد ذلك؟! قال.. سأتعلم خدمة العملاء سأتعلم المبيعات.. قال له: وبعد ذلك؟! قال: سأتعلم خدمة العملاء .. فقال له: ماذا تسمى كل ذلك؟! فقال: اهتمام.

قال له: يعني هدفك الأول بالنسبة لرؤيتك هو أن تعرف كل شيء



عن الألكترونيات ؟! قسال: نعم .. فقسال له: هل هذا الهدف يخدم رؤيتك ؟ قال: نعم .. فقال له: وإلى أين سيصل بك هذا الهدف؟ قال: إلى تعلم اللغات .. فقال له: وهل هي تخدم رؤيتك ؟ قال: نعم .

وكها نرى أن الهدف الأول يخدم الهدف الثاني، والهدف الأول يخدم الرؤية، وبالتالي فإن كل الأهداف تصل إلى الرؤية، وهي عبارة عن درجات، وكل درجة تأخذك إلى الدرجة الأخرى، وهذا يسمى الطريق إلى الامتياز بطريقة متطورة، فهي عملية تطويرية، وكل شيء يأخذك إلى الذي يليه، وكل شيء يخدم الرؤية الأساسية، وهذا هو طريقك إلى المتياز، فلتبدأ من هنا أرسل إلى برسالة لتطمئنني، وأنا سوف أرسل لك برسالة كي أخبرك ما هي المحطة القادمة.

وكان الشاب حتى هذه اللحظة لا يصدق أنه قد بدأ طريق الامتياز.

ثم عاد إلى بلده فوراً وأمسك بورقة وقلم وبدأ يخطط أنه في خلال خمس سنوات من الآن سيحقق الرؤية الأولى، ويكون صاحب أكبر شركة في مجال الألكترونيات، والهدف الأول اليوم هو أن أتعلم كُل شيء يتعلق بالألكترونيات.



وبدأ الشاب فعلاً في تعلم كل شيء عن الألكترونيات ، وبعد ذلك بدأ يقوم بالبحث ، كان يبحث عن شركات الألكترونيات الموجودة .. وعن عددها ، وبدأ يزورهم ويفحصهم ، وأخيراً قرر أن يتعلم مع واحدة منها ، وأثناء ذلك دخل على الإنترنت وأخذ يتفحصص أكثر وأكثر ، وبدأ يصبح كفئاً لتأسيس الشركة ، وأصبح عنده معرفة ومهارة ، وبعد ذلك أصبح كفئاً جداً في مجال الألكترونيات .

ثم بعد ذلك بدأ يدرس اللغات الأجنبية ، وبعد ذلك شعر بالأمل والعملية أصبحت متطورة وتأخذه من مكان إلى مكان ، وأصبح ينجز أعهالاً ، والإنسان عندما ينجز يشعر بطاقة هائلة بداخله ، وأنه يريد أن ينجز أكثر وأكثر ، وهذا شيء مهم جداً ؛ لأن الإنسان عندما ينجز يزداد تقديره الذاتي ، وتتحسن صورته الذاتية ؛ فينجز أكثر . . فالشاب بدأ بالألكترونيات ، ثم إلى اللغات ، ثم إلى فن الاتصال ؛ ليكون أفضل مع نفسه ومع الناس ، ووجد أن كل هدف يأخذه إلى الهدف الذي يليه ، وبعد ذلك بدأ يتعلم قوة التحكم في الذات ؛ وذلك لكي يواجه أي نوع من التحديات وهو متحكم في ذاته ، ولقد قام بكل ذلك والوقت يمر بسرعة ، ومرت السنوات الخمس ، وجمع الشاب الأموال ، وعمل بسرعة ، ومرت السنوات الخمس ، وجمع الشاب الأموال ، وعمل



وكافح ، حتى استطاع أن يؤسس الشركة ، وقام بعمل افتتاح كبير لها ، وأخذ يدعو أناساً كثيرة جداً ، ولكن بعد شهرين فقط فشلت الشركة فشلاً زريعاً ، وطبعاً لم يكن يتخيل هذا إطلاقا ، وهو الذي قام بكل شيء لازم ، وأخذ بكل الأسباب ، وتعب جداً ، وخطط ، ونفذ ، وصبر ، والتزم ، وأصر ، وكانت عنده المهارة ، وكان عنده كل شيء ، فها هيو السبب في هذا الفشل الذريع من أنه قد فعل كل ذلك ؟!

فسارع وأخذ الطائرة ورجع إلى الرجل الحكيم، وحسدت له كها حدث أول مرة، كلها وصل إلى هناك رجع مرة أخرى وكرر ذلك أربع ما أن قابله أخيرًا، فقال له الرجل: ماذا بك؟! فقال له الشاب: إن الذي قلته لي لم ينفعني .. فقال له: ماذا فعلت؟ قال: حددت الرؤية، وخططت للهدف، ونفذت، وأصررت، والتزمت، وحقق حت كل الأهداف التي أريدها، وافتتحت الشركة، وقمت بعمل افتتاح كبير لها، وقصت بعمل خطة تسويقية رائعة، وصرفت أمو الأكثيرة جدًّا على وقصت بعمل خطة تسويقية رائعة، وصرفت أمو الأكثيرة جدًّا على الإعلان، وعينت أناسًا في العلاقات العامة، وقمت بكل شيء ممكن كي أنجع، وأخذت بكل الأسباب الممكنة، ومع ذلك فلم أنجع، فها هو

فنظر إليه الرجل الحكيم بابتسامة هادئة ، وقال له: أيها الشاب .. لقد أخذت بالأسباب ، ولم ترجع إلى مسبب الأسباب ؛ فهلكت بالأسباب ..

فنظر إليه الشاب، وقال له: ماذا تقول ؟! إنك لم تقل في هذا الكلام من قبل .. فقال له: عندما أتيت إلى هنا في المرة قلت جملة أعجبتني جدًّا ، وهي : أن الله على مجيب الدعوات ، فأنت دعوت الله على فوجدتني عندها مباشرة أضع يدي على كتفك ، ولكنك عندما رجعت أخطأت نفس الخطأ الذي يخطئه كثير من الناس، وهو أنهم يظنون أن الأسباب هي التي تنفعهم بذاتها ، ونسوا أن مسبب الأسباب على هو صاحب هذه الأسباب، وهو الذي ينفعهم ؛ ولذلك فلابد وأن تعي جيداً قول الله عَنَ ﴿ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتُوكُّلْ عَلَى اللَّه إِنَّ السَّلَّهَ يُحبُّ الْمُتَوَكَّلِينَ ﴾(١). فنظر الشاب إلى الرجل الحكيم وبكي، وقبال: لا أعرف كيف أعتذر لك .. فقالله: لا تعتذر؛ فربنا على قريب ويسمعك جيدًا، وربنا وضعك هناك لترجع إليه أولاً ، وتذكر دائماً قـول الحق ﷺ : ﴿ إِنَّا لاَ نُضِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَرَ عَمَلاً ﴾(2)

<sup>1 --</sup> سورة : آل عمران , الآية : 159 . \_

 <sup>20 -</sup> سورة : الكهف الأية : 30 - 2



فقال له الشاب: أناآسف جدًّا . . لقد أخطأت . . فقال له الحكيم: بل على العكس، أنت لم تفشل، ولكنك كان ينقصك شيء هام جدًّا، وهي جذور النجاح .. فقال له الشاب: وما هي جذور النجاح ؟! وما هي جذور التميز؟! وما هي جذور الطريق إلى الامتياز؟! فقال له الرجل: لقد وقعتَ في نفس الخطأ الذي يقع فيه الكثيرون ؛ فلقـ د سرتَ في طريق الامتياز دون أن تعرف ما هي جذور الطريق إلى الامتياز ، ولقد طلبت منى الطريق إلى الامتيازَ ؛ فأخبرتك عن الطريق إلى الامتياز ، وأنت تريد إن تكون متميزًا ، ولقد سألتك : ماذا تريد ؟ فقلت : أن تمتلك شركة تخصصة في مجال الألكترونيات، وليس هذا هو الطريق إلى الامتياز، ولكنه الطريق إلى الهدف المنتهي بمجرد تحققه ، وأنت فعلاً بدأت ، وتعلمت كل شيء عن الألكترونيات، وتعلمت اللغات، وفن الاتصال، وبعد ذلك حققت هدفك ووصلت إلى الرؤية، فهل كنت متحكماً في ذاتك عندما افتتحت الشركة ثم فشلت ؟! فقال له: كلا . . فِقال: هل كنت متصلاً بنفسك جيداً ؟! فقال: كلا.. فقيال له: واللغة التي تعلمتها كيف كنت تكلّم نفسك بها ؟! فقال له: سلبيًّا .. فقال له: إن الذي تعلمته استخدمته ضد نفسك ؛ ولذلك فمن فُتن بالأسباب هلك



فهيا يابني .. هلم لنبدأ من جديد، واعلم بأنك لن تبدأ من جديد تمامًا؛ فأنت أخذت فعلاً بالأسباب، والأسباب لازالت موجودة عندك، ولكنك نسيت شيئًا هامًّا جدًّا، وهو أنك لكي تنجح فلابدوأن تمر الفشل؛ لأن الفشل هو بداية النجاح، والمتاعب هي بداية الراحة، كما أن الليل هو بداية النهار، وبالتالي فلا يمكن أن تشعر بروعة الشيء إلا عندما تذوق عكس هذا الشيء.

وهنا سأل الشاب: ماذا أفعل إذًا ؟! وكيف أبداً ؟! وإلى أين أذهب الآن؟! أنا أعرف الآن الأسباب، وأعرف كيف يمكن الأخذ بستلك الأسباب، وأعرف كيف يمكن أن أخطط وأنفذ، وكيف يكون عندي رؤيا، وأعرف كيف أكون مرنًا، وكيف أكون ملتزمًا، وكيف أصرّعلى

<sup>1 -</sup> سورة : الرعد , الآية : 11 .



الوصول، وأعرف كل الأسباب .. فهاذا ينبغي أن أفعل الآن ؟!

فنظر إليه الحكيم بابتسامة ، وقال له: أخيراً سألت السؤال الصحيح ، وهذه هي أول خطوة في الطريق إلى الامتياز ، وهي جذور الامتياز ، وأول جذور الامتياز هو الارتباط بالله على .

الطريق إلم الامتياز





الار تباط بالله عز وجل



# الارتباط بالله عز وجل

الارتباط بالله: ما أعظم هذا الاستقرار والسكينة والطمأنينة عندما ترتبط بالله على وأنت حر طليق .. لا عبودية لك إلالله على ..

إن الارتباط بالله و التمسك بأوامره ونواهيه في كل حركة من حركات الإنسان وكل سكنة من سكناته يجعل ذلك الإنسان في مقام القدوة على صعيد الأسرة والمجتمع ..

وعندئذ يتذوق الإنسان هذه اللذة التي ما بعدها لذة ..

لذة الإيمان .. كما قال ﷺ: " ذاق طعم الإيمان من رضي بالله

ربًّا وبالإسلام دينًا وبمحمد رسولاً "(1)

<sup>1 –</sup> أخرجه مسلم ( 49 ).

والأرتباط بالله على يشتمل على ركائز ، وأول ركيزة من هذه الركائز لكى ترتبط بالله على التسامح ..

# التسامح:

أن تسامح الناس جميعًا، وإلا فسوف تحمل في قلبك وصدرك الغل والغضب والشك ، وستجد نفسك تحمل طاقة سلبية ليس لها أي داع إطلاقًا .. فقال الشباب: وكيف أتسامح ؟! فلقد كان والدي يضربني بدون أي سبب، وكانت والدتي تخاصمني وتهجرني باستمرار، وكان إخوتي يستهزئون بي، فكيف أسامحهم ؟! فقال له الحكيم: كيف تشعر وأنت تقول هذا الكلام؟ فقال له: أشعر بطاقة سلبية جدًّا .. فقال له: وهل هذا هو الطريق إلى الامتياز ؟! فسكت الشاب، وقال له: وهل ينبغي أن أسامحهم بعد كل الذي فعلوا معي ؟! فقال له : افهم يا بني ، إن التسامح من صفات الأقوياء، والتسامح يكون لله على وليس للناس، وتذنب كثيراً ، وكلنا نخطئ ونذنب كثيبراً ومع ذلك ندعوا الله على أن يغفر لنا وأن يسامحنا ، فعن أنس بن مالك الله قال : سمعت رسول الله



على قول: "قال الله تبارك وتعالى: يا ابن آدم.. إنك ما دعوتني ورجوتني غفرت لك على ما كان فيك ولا أبالي ، يا ابن آدم.. لو بلغت ذنوبك عنان السماء ثم استغفرتني غفرت لك ولا أبالي ، يا ابن آدم.. إنك لو أتيتني بقراب الأرض خطايا ثم لقيتني لا تشرك بي شيئًا لأتيتك بقرابكا مغفرة "(!)

وأنت الآن أيها الشاب .. هل تريد أن تسامح أم لا ؟ فنظر إليه الشاب وقال له : لقد قررت أن أسامهم .. فقال له الرجل : أغمض عينيك وخذ نفساً عميقاً واجعل الزفير أطول من الشهيق ، وهنا تدخل في مرحلة من الاسترخاء .. ثم قال : خذ الآن نفساً عميقاً ، ثم دعه يخرج ببطء إلى أن تشعر باسترخاء في جميع أجزاء جسمك ، والآن .. عد بذاكر تك إلى الوراء وفكر في والدك ووالدتك ، وسامهم الآن ..

فأخذ الشاب في البكاء، فقال له الحكيم: لماذا تبكي ؟! فقال له الشاب: لأني شعرت أني ظلمتهم، وأني كنت السبب في مشاكل كثيرة.. فقال له: اذهب الآن إلى إخوتك وسامحهم.. فقال له: لقد سامحتهم الآن.. فقال له: هل تعرف لماذا سسامحتهم ؟! لأنك بدأت تسامح، وهنعرت بجال التسامح، وعندما بكيت شعرت بأن الطاقة إلسلبية تخرج منك، وحل محلها طأقة روحانية، فكان أسهل عليك أن تسامح

ا - أخرجة القرمزي وأحمد



أكثر وأكثر، والأن سامح الناس جميعًا، ونظف طاقتك، ثم بعد ذلك عد إلى هنا.

وفعل الشاب، وعاد وعلى وجهه الابتسامة وعيناه مليئة بالدموع، وقال له: إنني لم أشعر بجهال التسامح من قبل ؛ لأني في وقت من الأوقات كنت غضبان جداً ، وكنت أركز على الغضب .. فقال له: إن هذا مدخل من مداخل الشيطان ؛ لأنه يدخل إليك في الوقيت الذي يعرف أنك غضبان فيه، ويضخم المشكلة بداخلك، ويقول لك: لقد فعل معك كذا وكذا .. وهو يريد بذلك أن يبعدك عن الارتباط بالله على، ويبعدك عن الإيمان بالله وعن الحب لله ، وهذا هو عمل الشيطان ، فوجد لك بابًا يدخل إليك منه ، وأنت تسمير في طريق الامتياز ، وتحمل معك هذه الطاقة وهذا الحمل الثقيل؛ ولذلك فلابد أن ترتبط بالله على، وهذه هي أول جذور الامتياز .. التسامح المتكامل ، وأنت الآن بـــدأت بها .. فقال له الشاب: وبعد ذلك؟! قال الحكيم: الحب في الله..

### + الحب في الله:

عليك بالحب في الله والحب لله .. قال له : فهاذا أفعل ؟ قال : أن تحب



الناس في الله ، فعندما تقـول لشـخص : إنك تحبـه في الله فها أجمل تلك العبارة، والله على وعد المتحابين في الله بمحبيته، فعن أبسي إدريس الخولاني أنه قال: دخلت مسجد دمشق فإذا فتى شاب براق الثنايا، وإذا الناس معه إذا اختلفوا في شيء أسندوا إليه وصدروا عن قــوله ، فسألت عنه فقيل: هذا معاذ بن جبل .. فلم كان الغد هَجَّرْتُ (الهجير هو نصف النهار ، والمعنى أنه ذهب مبكراً لصلاة الظهر فوجد معاذا ١ قدسبقه) فوجدته قدسبقني بالتهجير ، ووجدته يصلي ، قـال : فانتظرته حتى قضى صلاته ، ثم جئته من قبل وجهه ، فسلمت عليه ثم قلت : والله إنى لأحبك لله .. فقال: أالله ؟ (يعنى: والله ؟) فقلت: أالله .. فقال: أَالله ؟ فقلت : أَالله .. فقال : أَالله ؟ فقلت : أَالله .. قال : فأخذ بحبوة ردائي فجبذني إليه وقال: أبشر ؛ فإني سمعت رسول الله ﷺ يقول: "قال الله تبارك وتعالى: وجبت محبق للمتحابين في ، والمتجالسين في ، والمتزاورين في ، والمتباذلين في "(١)

فعندما يقول شخص للآخر: إنه يحب أكثر من أي أحد.. أو عندما تقول الزوجة لزوجها: إنها تحب أكثر من أي شيء.. أو يقول الزوج

أحمد في مستده.



لزوجته مثل ذلك ، فإنهم بذلك قد يكونون نسوا الله على، فتكون النتيجة أن يتخلى الله على عنهم ؛ فتحدث فجوة وفرقة بينهم ، وتصبح حياتهم ضنكًا ؛ لأن الحب ينبغي أن يكون في الله ولله ، فلابد وأن يقول الزوجة لزوجها : إني أحبك في الله ولله .. وكذلك تقول الزوجة لزوجها : إني أحبك في الله ولله .. وكذلك تقول الزوجة لزوجها : إني أحبك في الله ولله ، والله المحل الله على هذه أحبك في الله ولله ، والله المحل الله على هذه النعمة العظيمة التي وهبهالي .. ثم التفت الحكيم إلى الشاب وقال له : إن هذا هو الحب الحقيقي أيها الشاب .

فنظر الشاب إلى الرجل الحكيم وقال له: على فكرة .. أنا لم أقبل لك: إني أحبك في الله .. فابتسم الرجل الحكيم وقبال له: وأنا أحبك في الله .. وهنا شعر الشاب بالحب فعلاً .. بالحب الحقيقي .. شعر بالحب الرائع الجميل لله على .. شعر بدف في كل جزء من أجزاء جسمه .. شعر بسلام داخلي وخارجي ، وشعر بأمان وضهان داخلي ، وشعر بالحب الحقيقي .. بحب الله على ، ثم نظر للحكيم وقال له: أنني مهما شكرتك فلن أستطيع أن أوفيك شكرك على قدر المعلومات التي تعلمتها منك اليوم .. فقال له: يجب أن توفر هذه الطاقة ... قلل الأن الله المحلني سبئ من الأسباب التي تصل بك إلى الطريق إلى الامتياز ، وهو في الحقيقة الطريق الأسباب التي تصل بك إلى الطريق إلى الامتياز ، وهو في الحقيقة الطريق



إلى الله بي ، وأنت بدأت الطريق إليه في ، فتذكر أيها الشاب أن أول خطوة هي الارتباط بالله في .. فرد عليه الشاب بسرعة وقال له: لقد تعلمت أن أول شيء في هذه المرحلة هو التسامح المتكامل .. فقال له: وبعد ذلك ؟! قال: الحب في الله ولله .. فقال: وبعد ذلك ؟! قال له الحكيم: العطاء ..

### † | Leadla :

كُرِيماً وتحسنًا، وتذكر أن الله على قسد أعطاك صفة من الصفات الرائعة، فإن الله على المحسنين.

ومن هنا عرفنا أن هناك ثلاثة ركائز أساسية للارتباط بالله على .. هي : التسامح المتكامل، و الحب في الله ولله، و العطاء غير المشترط.

فنظر الشاب إلى عيني الحكيم وقال له: هذا الكلام جميل جداً ، وأنا أشعر الآن بطاقة تقربني أشعر الآن بلذة هذا الكلام ، وأشعر بجهاله ، وأشعر الآن بطاقة تقربني أكثر من الله على ولقد شعرت الآن بطريق الامتياز ، وهذا هو الطريق إلى الامتياز ، فنظر له الحكيم بابتسامة جميلة ، ثم وضع يده على كتفه وقال له: ولكننا لم ننته بعد .. فقال له الشاب : أنا الآن ممتاز .. فقال له الرجل : كلا !! فقال الشاب : وماذا بقي بعد التسامح المتكامل والحب في الله ولله والعطاء غير المشترط ؟! فقال الرجل : يبقى الإيمان بالله على ..

## + الإيمان بالله:

عند ذلك قال الشاب للحكيم: لقد آمنت بالله على .. فقال له: بل تذكّر أنك مؤمن، ومن علامات الإيمان أن تشميع ربحللوته، ومن الشعور بحلاوته أن تؤتمن على نفسك وعلى صحتك وعلى الناس جميعًا



وأموالهم وأعراضهم؛ فالمؤمن لا يسرق الناس، ولا يكذب عليهم، ولا يخونهم ، والمؤمن أخلاقه طيبة رائعة ؛ ولذلك فالارتباط بـالله ﷺ يجعلك تؤمن، وهذا الإيمان يقربك أكثر من الله على ، والمؤمن يؤتمن على الناس وأموالهم وأسرارهم . . ثم نظر إلى عيني الشاب وقـال له : أخبرني الآن . . هل أنت مؤمن ؟ فقال له: أنا مؤمن ، ولكن ليس بهذا الأسلوب الذي تتحدث عنه ؛ فمن الممكن أن يكون هناك من يؤمن بـال الكال ولكنه يسرق الناس، وهو كذلك يصلي ويصوم، وأنت علمتني شيئًا هامًّا جدًّا، فقد يكون هناك من يتعامل مع الناس بالحسنى في ظاهره ويصلي ويصوم، ولكنه قد يسرق الناس أو يكذب عليهم أو يخونهم في أماناتهم ، وهذا فيه سمة من سمات المنافق، فالله كالله على هو الذي يوزع الأرزاق، وهو كالله قد يغفر أي شيء ، ولكن في حقـوق الناس فلابــد من طلب المسـامحة من صاحب هذا الحق ، فإذا أردت أن تصل إلى الطريق إلى الامتياز ، ولكي تصل إلى الطريق إلى الله عَلَا فلابد من التقرب إلى الحقَّ الله عَلَا أرحم الراحمين وأكرم الأكرمين، وهو على الايرضي بالظلم أبداً، كما روى الإمام مسلم عن أبي ذر الله عن النبي الله تبارك وتعالى أنه قال: "يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محرمًا



فلا تظالموا ... "(١) وطالما أنك في الطريق إلى الامتياز فلابد من أن تعطي الناس حقوقها ، ومن العطاء الذي تحدثنا عنه أن تعطى الناس حقوقهم ، ومن العطاء والحب في الله أن تكتم أسرار الناس ، وأن تبتعد عن الغيبة والنميمة ، وسوف نتكلم عن ذلك بالتفصيل في المحطة القادمة إن شاء الله على، ونحن مازلنا نتكلم عن الارتباط بالله على من التسامح المتكامل، والحب في الله ولله ، والعطاء غير المشترط ، والإيمان بسالله ﷺ ، وهذا الشاب وقال له: وما هو؟! فأنا الآن أشعر بحلاوة لم أشعر بها من قبل، فها هو السبب أني أشعر بهذه الحلاوة ؟! لقد شعرت أن هذا هو الطريق إلى الامتياز .. فقال له: إنك كنت تركن إلى الأسباب - كما يفعل بعض الناس - دون أن تنتبه إلى أن الجذور الأساسية الموصلة للنجاح أساسها من عندالله على .. ثم قال له: سوف أكرر لك مرة أخرى ؛ كي تظل ذاكرًا لهم ولا تنساهم في خضم الحياة ، فكرر معى : ما هو أول شيء ؟ فقال : التسامح المتكامل . . فقال له : وبعد ذلك ؟ فقال له : الحب في الله والحب لله .. قال له : وبعد ذلك ؟ فقال : العطاء غير المشترط .. فقال له ! يعني أن

أ - رواه مسلم



لا تشكو من أنك تعطي الناس و لا تأخذ منهم .. ثم قال له: وبعد ذلك ؟ فقال: الإيهان بالله، وأن أي شخص يكون معي فسيكون في أمان وضهان، وسأحال في تجاري كها على الناس، وعلى أموالهم، وعلى أسرارهم، وأعمل في تجاري كها علمنا الرسول في ، وهو الصادق الأمين، وأنا سأكون صادقًا وأمينًا إن شاء الله .. فقال له: أنت الآن تمشي في الطريق الصحيح إلى الامتباز، وبعد ذلك لكي تصل إلى الارتباط بالله في فطالما أنك وصلت للإيهان فستجد نفسك وصلت للطاعة دون أن تشعر أو تتكلف ذلك ..

#### + الطاعة:

وحينئذ قال الشاب للحكيم: أنا أطيع الله على .. فقال له: فهاذا تفعل ؟ قال: أصلي وأصوم وأفعل ما أمرني الله به .. فقال له: ولكنك قد تكذب أحيانًا، وقد تحقد أو تشك أو تكره، وما شابه ذلك، ولكنك يجب أن تعلم أن الطاعة تنقسم إلى قسمين، هما:

أولاً: فعل المأمور .. أي فعل كل ما أمر الله تعلى به ، من صلاة وصيام وصدقة وحج ... إلخ تلك الطاعات .



ثانيًا: ترك المحذور .. أي الابتعاد تمامًا عن كل ما نهى الله على عنه ، فقد نهانا أن نبتعد عن السرقة والزنا وشرب الخمر ، ونهانا عن كل مساوئ الحياة بما فيها التدخين ، فابتعد أيها الشاب عن التدخين ؛ لأنه من أسوأ المساوئ التي اخترعها الإنسان لتدمير نفسه ؛ فالتدخين يسبب الأمراض، والمدخن يكون ظالمًا لنفسه ولمن حوله، فابتعد أيها الشاب عن التدخين فإن فيه عذاب الدنيا ، وفيه عذاب القـبر ، وفيه عذاب يوم الدين ، ولسوف يسالك الله عن كل شيء .. عن عمرك ومالك وشبابك ، فعن أبي برزة الأسلمي قال: قال رسول الله ﷺ: " لا تزول قدما عبد يوم القيامة حتى يُسأل عن عمره فيمَ أفناه ، وعن علمه فيمَ فعل ، وعن ماله من أين اكتسبه وفيمَ أنفقه ، وعن جسمه فيم أبــــلاه ". . فإن ســـألك وقــال لك: أنت تأكل لأنك جوعان، وتشرب لأنك عطشان، فلهاذا تدخن؟! فهل ستجد إجابة على هذا السؤال..

فقال له الشاب: على فكرة ، أنا مدخن .. فقال له الرجل: كرر معي الآن: أنا كنت مدخنًا ، والحمد لله تخلصت من هذه العادة من الآن .. فردد الشاب معه قوله ، ثم قال له: لقد أقلعت عن التدخين منذ هذه

<sup>-</sup> رواه الترمذي .



اللحظة .: فقال له الحكيم : لقد أقلعت عن التدخين لترضي الله ، ومن ترك شيئا لله الله عوضه الله خيرًا منه .

عوضك الله المال والصحة والزوجة الصالحة والسعادة في الحياة ، ويعوضك بأناس تحبهم ويحبونك ، فتخيل أنك أعطيت وتركت لله وفي الله ، وأحبب تله وفي الله ، فالله عَلَىٰ سيوف يعطيك أفضل منها ، وسيعطيك أكثر مما تتخيل .. فقـال له الشـاب: الحمدلله فقــدتركتها وأقلعت عن التدخين . . فقال له : إن هذا لا يكفي ، بل لابد من أن تساعد أكبر عدد من الناس كي يتخلص من هذه العادة الذميمة .. فق الله : سُسُوف أساعد أكبر قدر ممكن من الناس للإقلاع عن التدخين، وأن يعرفوا مساوئ هذه العادة، ويقـلعوا عنها؛ كي يرضوا الله ﷺ؛ ففي ذلك مكاسب له ، منها كسب الصحة ؛ فبدون الصحة لا يستطيع العمل، ولا يستطيع اتخاذ القرار.

# الصلاذ:

قال الشاب: وماذا بعد ذلك؟ فقال الرجل: إن الصلاة على وقعها من الطاعة التي تحدثنا عنها، فلابد من اتصال الصلة مع الله على، فعندما

تَقَـوْلَ: "اللّه أكبر " لابـدوأن تعرف أن الله أكبر من كل شيء ، ولا ينبغي أن تصلى قبـل أن تكون مدركًا فعلاً ماذا ســـتفعل ، وعندما تصلي يجب أن تصلي صلاة صحيحـة ، وعندما تنفق من رقـتك في أي شيء فيجب أن يكون في شيء صحيح ، فعندما تزكى مثلاً يجب أن تزكى زكاة صحيحة ، وأي إنسان جاهل أو ضال يجب أن تساعده وأن تستفيد منه .. فقال له: وكيف أستفيد منه ؟! فقال له: ساعده فهذه صدقة ، والمسه واربت على كتفه، فهذه صدقة؛ لأنك حنوت عليه، وابتسم في وجهه، " تبسمك في وجه أخيك لك صدقـة ، وأمرك بـالمعروف ونهيك عن المنكر صدقة ، وإرشادك الرجل في أرض الضلال لك صدقة ، وبصرك للرجل الرديء البصر لك صدقة ، وإماطتك الحجر والشوكة والعظم عن الطريق لك صدقة ، وإفراغك من دلوك في دلو أخيك لك صدقــة ... فأنت إن فعلت ذلك أجراً عظيماً وحسنات متعددة في عمل واحد، فكل شيء تفعله في سبيل الله تستفيد منه ؛ لأنه يقربك من الله على أكثر .. ثم قال الرجل: كرر لي مرة أخرى أيها الشاب ما قلنا . . فقال له : التسامح المتكامل . . فقال له :

<sup>1 -</sup> رواه الترمذي .



وببعد ذلك؟! فقسال: الحب في الله والحب لله ، وبسعد ذلك العطاء غير المشترط، وبعد ذلك الإيهان بالله ﷺ.. فقال الرجل: أنا سأوقفك عند الإيمان بالله .. ثم قال له: هل تعرف ماذا يعني الإيمان بالله ؟! فقال : أعرف .. فقيال له الرجل: فهاذا يعني ؟ فقسال الشساب: أن أكون مؤمنًا بوجودالله على .. فقال الرجل: إن هذا لا يكفي .. فقال الشاب: فهاذا يعنى ؟! قال له: من كمال الإيمان بالله ﷺ أن تؤمن بكل ما جاء عن الله ﷺ وعن رسوله ﷺ، وتؤمن بـكل الكتب التي ذكرها والتي لم يذكرها ، وأن تؤمن بـكل الرســل والأنبــياء الذي ذكرهم والذين لم يذكرهم، ولتقُل معي : اللهم إني أشهدك وأشهد حملة عرشك وملائكتك ورسلك وجميع خَلَقَــك أنك أنت الله وحـــدك لا شريك لك، فأنت الأول والآخر، وأنت الظاهر والباطن، وأنت المقدم والمؤخر، وأنت المعطى والكريم، وأنت المنتقم الجبار ، وأنت أرحم الراحمين .. فإذا بالشاب قد أخذ يبكي من حلاوة ذلك الكلام، ثم أكمل الحكيم: وأشهد أن الجنة حق، وأن النارحق، وأشهد باليوم الآخر، وأشهد بالملائكة، وأشهد بكل ما جاء من عندالله ﷺ، وبذلك تكون مؤمنًا حقًّا .. فقال الشاب: آمنت بـالله .. فقال له: وتؤمن بأن محمدا ﷺ رسول الله ونبيه .. فقال الشاب: أشهد أن



التسامح المتكامل، والحب في الله ولله، والعطاء غير المسترط، والإيمان بالله .. ثم سكت الرجل الحكيم وابتسم، فقال له الشاب: يبدو أنت هناك الكثير والكثير .. فقال له الرجل: نعم فكل هذا جميل، ولكنه لا يكفى أيضًا .. فقال الشاب: وماذا أيضًا ؟!

# + الإخلاص:

وهناقال له الحكيم: إنه الإخلاص، فإذا نظرت أيها الشاب فستجد أن الإيهان بسالله يأخذك إلى الطاعة، والطاعة تأخذك إلى الإخلاص؛ فأنت لا يمكن أن تطيع إنسانًا دون أن تكون متأكدًا من أن عنده القدرة على فعل شيء أنت تريده منه، فأنت توكل محاميًا وأنت تعرف أن عند هذا المحامي القدرة على أن يدافع عنك؛ ولذلك فأنت تطيعه، وعندما تذهب للطبيب و يحدد لك موعدًا لعمل عملية ما فإنه يقوم بعمل العملية تذهب للطبيب و يحدد لك موعدًا لعمل عملية ما فإنه يقوم بعمل العملية



في الموعد الذي ضربه لك ، وأنت تطيعه في كل ذلك ، وعندما يقبول لك أي شيء فأنت تطيعه ويحدرك بالبنج وتسمع كلامه ، ويفتح قلبك ولا تتكلم ؛ وذلك لأنك معتقد في قدراته ، فالإيان بالله يصل بك إلى الطاعة ، والطاعة تصل بـك إلى الطريق الذي يليها وهو الإخلاص ، فلا يمكن أن تؤمن بالله رَ الله الله الله وطاعتك متكاملة إلا إذا كانت خالصة الله ريح الله الله الله الله فَالْإِخْلَاصِ يَكُونَ للهُ عَلَيْهُ، وَالله عَلَيْهِ يَقُولَ: ﴿ فَادْعُوا اللَّهَ مُخْلَصِينَ لَهُ الدِّينَ وَلَوْ كُرِهَ الْكَافِرُونَ ﴾(1)، وقال ﷺ : ﴿ فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لَقَاءَ رَبِّه فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالحًا وَلاَ يُشْرِكُ بِعِبَادَة رَبِّه أَحَدًا ﴾ (2)، وقال ﷺ : ﴿ وَمَا أُمرُوا إِلاَّ لَيَعْبُدُوا الله مُخْلَصِينَ لَه الدِّينَ حُنَفَاءَ ويُقينمُوا الصَّلاَةَ وَيُؤثُوا الزَّكَاةَ وَذَلكَ دينُ الْقَيِّمَة ﴾(3)، وعنْ أمير المؤمنين أبي حفص عمر بن الخطاب الله قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: " إنما الأعمال بالنيات ، وإنما لكل امرئ ما نوى ، فمن كانت هجرته إلى الله ورســوله فهجرته إلى الله ورســوله ، ومن كانت هجرته لدنيا 

<sup>1 -</sup> سورة: غافر , الآية ﴿ 14 .

 <sup>2 -</sup> سورة : الكهف ، الآية : 110 .

 <sup>3 -</sup> سورة : البينة , الآبة : 5 .

<sup>4 -</sup> متفق عليه .

ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم "(<sup>1)</sup>

إن هذا هو الإخلاص، فعندما تكون مخلصاً لله تجدأنك قــــد أخذت هذا الإخلاص صفة وسمة، ويفتح الله عليك، فأي عمل بدون إخلاص وكأنك لا تعمل؛ لأنك تجدح لاوة العمل عندما تشــعر فيه بالإخلاص والارتباط بالله على، وحلاوة الطاعة هي الارتباط بالله، فالطاعة لابدأن تكون لله وفيها إخلاص لله على.

#### + الوفاء:

<sup>1 -</sup> رواه مسلم .

<sup>2 -</sup> سورة : الإسراء ، الآية : 34 .

<sup>3 -</sup> سورة : المائدة ، الآية : 1 .

<sup>4 -</sup> منفق عليه.



وقال له : لو أن شخصًا عاهدك ثم لم يوف معك بذلك العهد، فباذا ستشعر ؟ قال: سأغضب منه غاية الغضب .. فقال له : فهل يمكن أن تثق فيه بعد ذلك يومًا ما ؟ فقال له : كلا ؛ فقد كذب عليَّ قبل ذلك ولم يوف بعهده، فكيف أثق فيه ؟! فقال له : ولله المثل الأعلى ، فمن المكن أن تكون طائعًا ومؤمنًا و خلصًا ، ولكنك لا توفي بالعهد مع الله على ، وبالتالي فلن توفي بعهدك مع الناس .. وعدم الوفاء بالعهد أضاع منك كل شيء .. من الإيمان والطاعة والإخلاص ..

إن الإيهان بالله يجعلك تشعر بروعة الطاعة ، ولكي تشعر بروعة الطاعة لابد وأن يكون عندك إلحلاص تام لله على ، وحتى يكون عندك إلحلاص لله على بهذه الطاعة فلاب دوأن تكون وفيًّا لله على بهذه الطاعة فلاب دوأن تكون وفيًّا لله على بهذه الصفات ، وكها الإخلاص ، وطالما أنك وفي للمولى على فأنت تتحلى بهذه الصفات ، وكها يقول الله على : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لاَ تَفْعَلُونَ \* كَبُرَ مَقْتًا عِنْدَ اللّه أَن تُقُولُونَ مَا لاَ تَفْعَلُونَ \* كَبُرَ مَقْتًا عِنْدَ اللّه أَن تُقُولُوا مَا لاَ تَفْعَلُونَ ﴾ (1) . فالوفاء بالعهد مع الله على من أهم جذور الإيهان بالطاعة ، والطاعة من أهم جذور الإيهان بالطاعة ، والطاعة من أهم جذور الإيهان بالطريق إلى الامتياز ، فالناس تأخذ الشاب أن كل ذلك من أسساس الطريق إلى الامتياز ، فالناس تأخذ

<sup>1 -</sup> سورة : الصف الآية : 2 ، 3 ،



بالأسباب وتنسى مسبب الأسباب، فتهلك بهذه الأسباب، فليست الأسباب وحدها هي التي تُنجِع، فمن الممكن جدًا - كما حدث لك - أن تأخذ بكل الأسباب ثم لا تنجع، ولكن عندما تأخذ بالأسباب مع التوكل على مسبب هذه الأسباب في فلابد وأن تنجع، حتى ولو كان في مجال آخر غير المجال الذي اخترته لنفسك .. من تسويق وإدارة وخدمة عملاء وعلاقات عامة، وبمجرد توكلك على الله تجده يعطيك أشياء أخرى لم تكن تتوقعها ..

وهنا نظر الرجل إلى الشاب وقاله: ماذا تعلمت حتى هذه اللحظة ؟ فقال له الشاب: تعلمت أن الارتباط بالله على من أهم جذور النجاح .. فقال له الرجل: وكيف ترتبط بالله على ؟ فقال: التسامح المتكامل .. فقال له: لماذا ؟ فقال: حتى أضع هذا الحمل الثقيل من على كتفي ، وأتخلص من هذه الطاقة السلبية التي تبعدني عن الله على .. قال له: وبعد ذلك ؟ قال: الحب في الله والحب لله ، وبعد ذلك العطاء غير المشترط ، ولا أشتكي من أنني أعطي الناس ولا أحصل منهم على شيء ، ثم بعد ذلك الإيمان .. فقال له: وماذا يعني الإيمان ؟ فقال له: الإيمان بالله ثم بعد ذلك الإيمان .. فقال له: وماذا يعني الإيمان ؟ فقال له: الإيمان بالله ثم بعد ذلك الإيمان .. فقال له: وماذا يعني الإيمان ؟ فقال له: الإيمان بالله ، وبكل ما أخبر به المولى على ، وبأنه الأول والآخر والظاهر والباطن ،



وهو الوالي والمتعالي والبر المنتق والعفو والرءوف، وهو أرح \_\_\_\_م الراحمين، وهو أكرم الأكرمين، والإيهان بكل ما جاءنا عن الله و بكل ما أمر به، وبكل الرسل والأنب الذين ذكرهم والذين لم يذكرهم، وأشهد بأن الجنة حق وأن النارحق.

فنظر إليه الرجل بابتسامته الهادئة ، وقال له: تعلمت الكثير أما الشاب .. فقال له: تعلمته منك .. فقال له: كلاً ، سِل أنا مجرد سبب من ضمن الأسباب في طريقك إلى الامتياز ، وقـــد ســخرني الله ﷺ كي أساعدك، وأنت أيضاً ستعلم أكبر عدد من الناس . . فقال الشاب : وأنا أعدك بذلك .. فقال له الرجل: لا تَعد دون أن تكون قادرًا على تنفيذ ما تعديه ، فاجعل الوعد في وقته الصحيح .. فقال له الشاب: هل هذا هو آخر شيء ؟! فقال الرجل: كلا، فأنت قمت بكل شيء، بداية من التسامح المتكامل ، والحب في الله ولله ، والعطاء غير المشترط ، والإيمان التام بالله ﷺ ، والطاعة التامة ، والإخلاص ، فتجد نفسك مر تبـطًا أكثر بالله ﷺ، ولكن تبقى أشياء أخرى ، مثل التوكل على الله ﷺ . .



#### ◄ التوكل على الله:

فقال الشاب: وما هو التوكل على الله؟ فقال له الرجل: يجب أن تتوكل على الله على الله على الله على الأحذب كل الأسباب ثم تتوكل على الله ، كما قسال ﷺ : ﴿ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّه إِنَّ اللَّهَ يُحبُّ الْمُتَوَكِّلِينَ ﴾ أ. ومعنى ذلك أن تضع العزم أولاً ، ولكن كي تضع العزم وتتوكل على الله فلابـد وأن تنوي ؛ لأنك بـمجرد أن ترغب فقـد تولدت النية ، وحين تقرر تحقيق هدف تتولد النية ، إذن فينبغى عليك أن تتعرف على النية أيها الشاب؛ لأن النية هي أعماق أفكارك، والنية تسبب ضميرك، وضميرك يسبب أحاسيسك وسلوكك، ثم تخرج إلى العالم الخارجي؛ لأن الله على ينظر إلى النيات، ينظر إلى النية في القلوب، وينظر إلى ضمائر الناس؛ ولذلك يجب عليك قبل أن تبدأ في أي عمل أن تقول: نويت أن آخذ بالأسباب وأتوكل عليك يارب العالمين، ونويت الإيمان التام يارب العالمين، ونويت طاعة تامة وإخلاصًا تامًّا ووفاء تــامًّا يــارب العالمين، ونويت أن آخذ بالأسباب كلها يارب العالمين، ونويت التوكل عليك يارب العرش العظيم .. ثم تبـــدأ في الطريق إلى الامتياز ، فالنية

<sup>1 -</sup> سورة : آل عمران . الأية : 159 .



تسبق كل شيء ..

ثم نظر الحكيم إلى الشاب وقال له: والآن أيها الشاب هل نويت؟ فقال الشاب: نعم نويت .. فقال له: على أي شيء نويت ؟ فقال له: نويت الإيهان بالله على .. فقال له: وبعد ذلك ؟ فقال : نويت الطاعة التامة والإخلاص .. قال له: ثم ماذا أيضًا ؟ قال : ونويت الوفاء التام .. قال له: بذلك أنت الآن جيد جدًّا، ولكن يبقى شيء آخر .. فقال له: وما هو ؟ فقال له: التفاؤل ..

# التفاؤل:محمد

وهنانظر الحكيم إلى الشاب بعينين براقتين يملؤهما نور التفاؤل، ثم قال له: يابني لا يمكن للمؤمن أن يكون مؤمنًا إلا إذا كان متفاء لأبأن الله شيمنحه الخير؛ لأن ربنا شي طمأنك أنه لا يضيع أجر من أحسن عملاً، وأنت حين تضع نفسك في حيز الفعل، وتأخذ بكل الأسباب، وتتوكل على الله رضي طاعة تامة، وتحب في الله ولله، وتخلص لله، وتفي لله .. بعد كل ذلك هل تظن أن الله لن يمنحك ما تريد؟! فقال له: كلا، بل إنه يقينًا سيمنحني .. فقال له الرجل: هذا اليقين هو ما أوصانا به بل إنه يقينًا سيمنحني .. فقال له الرجل: هذا اليقين هو ما أوصانا به



رَسُولَ الله ﴿ وهو توقع مجيء الإجابة بعد الدعاء ، وهذه هي الخطوة القادمة يابني ، وهي الدعاء والذكر لله ﴿ ..

## + الدعاءوالذكر:

وعندئذ قال الحكيم: يا بسني .. طالما أنك في هذه الحياة الدنيا يجب عليك أن تدعو الله ، فالدعاء من أفضل العبادات التي تتقرب بها إلى الله ، بل لقد أخبر النبي الله أن الدعاء هو نفس العبادة ، فعن النعمان بن بشير عن النبي الله قال: "الدعاء هو العبادة "(1).

وكذلك الذكر، فالذكر هو زاد المؤمن في طريق الله على الله على الله المؤلف ومن الخطر عند الله الله قسل الذكر عند الله على قسول: لا إله إلا الله .. فالزم هذه الكلمة طوال وقتك، وكذلك الزم دائماً قول: الحمد لله .. قُلها في السراء والضراء .. قل : الحمد لله ، وكلما أصابك شيء فقُل : الحمد لله ، وسوف تستفيد منها دائماً ، ولو أن هناك خطراً محدقًا بك ثم قلت : الحمد لله فسيبتعد عنك هذا الخطر ، وإذا اتقيت الله الله فسيجعل لك غرجًا دائماً وسيرزقك من حيث الخطر ، وإذا اتقيت الله الله الله الله الله ،

<sup>1 -</sup> رواه أبو داود والترمذي .



وقول: الحمد لله، وكلما وجدت وقتًا فيجب عليك أن تملأه بذكر الله على وشكره وحمده ودعائه والثناء عليه، فيستمر الربط بينك وبين الله على ..

فقال له الشاب: هل هذه هي النهاية ؟ فقال له الرجل: كلا ؛ فكل هذا جزء صغير مما قد أعطانا الله ، وهناك أشياء كثيرة سوف نتعلمها معا ونحن في الطريق إلى الامتياز .. وهذه يا بني هي أول جذور الارتباط بالله ...

فقال له الشاب: وبعد ذلك ، ما هي الجذور الثانية ؟

فقال له الرجل: إنها الأخلاق..

ً الطريق إلم الامتياز

\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتديات مجلة الإبتسامة







## الأخـــلاق

إن الأخلاق من أهم صفات المؤمن المطبع لله على والمخلص والمحب له الله ، فقد تكون جيداً في مهنة ما . . أو في مادة ما . . ولكن إذا لم تكن أخلاقك عتازة فكيف ستتعامل مع نفسك ومع الناس ؟!

بالأخلاق تستطيع أن تتمكن من قلوب الناس .. وأن تقنعهم بها تريد .. وبالأخلاق ترى مصالح الناس قبل أن ترى مصلحة نفسك ..

وفي ذلك يقول الحق ﷺ حين لرسوله العظيم ﷺ ﴿ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ (1). فلم يذكر الخلق فقــــــط، وإنها ذكر الخلق العظيم، وأكد ذلك قول رسوله الكريم ﷺ، حين قبال: " إنما بعثت لاتم مكارم الأخلاق " (2).

<sup>1-</sup> سورة: القلم ، الآية : 4 .

<sup>2 - -</sup> رواه البخاري في الأدب المفرد عن أبي هريرة رضي الله عنه



فَإِذَا نظرت أيها الشاب إلى هاتين الحكمتين لوجدت أن الله الله الكول الرسول أكد لنا وصفه لرسوله الكريم الله بائه على خلق عظيم، ذلك الرسول الكريم الذي أخبرنا أنه بعث ليتمم مكارم الأخلاق، فيالها من روعة أيها الشاب!!

فعليك أن تنتبه دائماً لأخلاقك ، ولطريقة كلامك مع الناس ، وأنا في لحظات قليلة سوف أعطيك معادلة بسيطة عن كيفية الوصول للأخلاق الحميدة؛ لأنك بدونها لن تستطيع أن تتماشى مع الدنيا .. فعقب الشاب على هذا الكلام وقال له: لقد قرأت ذات مرة في كتاب يقول: إن إحدى الجامعات الكبيرة في العالم تقول: إن المهارات المهنية لا تمثل أكثر من 7%، وأن الأخلاق تمثل 93%، وساعتها لم أفهم هذا الكلام، لدرجة أننى تركت الكتاب ؛ لأني لم أفهم منه شيئًا ؛ فأنا مثلاً درست في الدراسة الابتدائية، ثم بعدها دخلت الإعدادية، ثم الثانوية، ثم دخلت الجامعة، ثم الدراسات العليا ، وحصلت على الماجستير ، ثم الدكتوراة ، وبعد كل ذلك كل هذا لا يمثل إلا 7 % فقط ؟! ثم أنا أستمع الآن إليك في حديثك عن الأخلاق، وأن الأخلاق هي كل شيء، وأن الأخلاق أهم من أي شيء آخر ، وأن الأخلاق عندالله ﷺ هامة جدًّا ، وتقربك أكثر من المولى ﷺ ، وبـالأخلاق تتعامل مع الناس ، وبــالأخلاق تجعل الناس تحبــك وتلتف حولك .. ولكن كيف تكون المهارات المهنية لا تعدو 7 % فقط ؟! فقال له: لأنك من المكن أن تتعلم أي مهنة مها كانت صعبة ، وطالما أن شـخصًا واحـدًا قـد تعلمها إذن فهي موجودة في الإدراك، وموجودة في الكتب، ومن المكن أن يتعلمها أي شخص آخر، سواء في يوم أو في شهر أو في سنة ، ولكنه في النهاية سيتعلمها ، ولكن ما هو السبب أن هناك أناسًا ناجحين وأناسًا غير ذلك ، وأناسًا متميزين وأناسًا غير ذلك، مع أن كل الناس عندهم نفس أشياء الأربع التي قدمناها، فكل البشر عندهم الخامات ، أي الحواس الخمس ، وعندهم الطاقة ، وأسلوب الفكر والمنطق والتحليل، والوقت 24 ساعة في اليوم، فها الفارق بين شخص وآخر؟! وما الفارق بين الشخص المتميز والشخص غير المتميز ؟! سنجدأن السبب يكمن في كل الذي ذكرناه سابقًا،

وسنجدأن أخلاق الشخص المتميز عالية ، وإذا واجهته أية مشكلة فهو يتسامح بسرعة ، والسبب في أنه ليس لديه وقت ليضيعه هنا وهناك ؛ لأنه يعرف أن وقته محدود في الدُنيا ، وأن هذه اللحظة قد تكون آخر لحظات حياته، فهو يفكر بطريقة سليمة، والإنسان المتميزيسأل نفسه دائهاً: هل

يُمكِّنُ أَنْ تكونَ هذه اللحظة هي آخر لحظات حياتي؟ والإجابة: بالطبع نعم .. فاسأل نفسك : هل الذي تفعله في هذا الوقت يساوي هذا الاستثمار؟ فستجدأنك - إذالم تكن أخلاقك جيدة - أعصابك وأحاسيسك مشتعلة ، وستجد أن العقل العاطفي مشتعل ، وفي هذه الحالة لن تحقق أي شيء ؛ فالأخلاق أفضل وأحسن ما يدخر لمثل هذه الملهات؛ ولذلك فنحن تكلمنا عن الإيهان وعن التسامح المتكامل، فلا يمكن أن تسامح بشكل متكامل إلا عندما تكون مؤمنًا بالله على وتطيع الله ، وتخلص للحــق عنه ، وعندك وفاء تام لله عنه ، وعندما تفكر في كل ذلك ستجد أنه يصل بك إلى الأخلاق الحميدة ، ونحن نرى أن الإنسان طالما أن حسن الأخلاق فإن الناس تحبه وتحب أن تكون معه دائماً، وقد تجد شخصًا ناجحًا جدًّا ولكنه مع ذلك وحيد؛ لأن الناس لا تحبه لسـوء خلق\_\_\_\_ ، والأخلاق تجعلك تصل إلى كل شيء جميل ، والله ﷺ جعلنا شعوبًا وقبائل لنتعارف ، كما قــال عَلَى : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مَنْ ذَكُر وَأَلْنَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائلَ لَتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عَنْدَ اللَّه أَثْقَاكُمْ إِنَّ السلَّهَ عَليمٌ خَبيرٌ ﴾ (1) ونحن كذلك نرى أن الناس تنفض من حول الشخص

 <sup>-</sup> سورة : الحجرات الآبة : 13 .



الفَظَّ، كَهَ قَالَ الله عَلَى: ﴿ وَلَوْ كُنْتَ فَظًّا عَلِيظَ الْقَلْبِ لَالْفَصُّوا مِنْ حَوْلِكَ ﴾ [1]. فبسبب أخلاقك وحبك لله على ولسانك الحلو الجميل العذب الذي يذكر الله عَلَى ، ويحب الله عَلَى ، بسبب كل ذلك تجعل الناس التي معك تشعر بطاقة إيجابية . .

وهنارد عليه الشاب وقال له: أظن أن مما يؤيد هذا الكلام ما قرأتُ الأحمد شوقي حين قال:

إنما الأمم الأخلاق ما بقيت فإن همو ذهبت أخلاقهم ذهبوا فقال له: فعلاً كما قلت تمامًا، وكذلك مما يؤيد هذا الكلام ما قاله

وإذا رُزِقت خليقة محمودة فقد اصطفاك مقسم الأرزاق فقال له: تدبر هذه الروعة أيها الشاب، فأنت الآن تعقب على كلامي بسكلام طيب جميل، وهذا الكلام خرج منك الآن لأنك تحب الله على و فحعل الله لسانك عذبا وجميلاً، وجعلني أذكر لك حكمة عربية تقول: (تواضع عن رفعة، واصبر عن حكمة، وأنصف عن قوة، واعف عن قدرة) . فقال له الشاب: هذا كلام جميل جداً، وأنا أشعر الآن أني مشتعد أن أقابل أكبر عدد من الناس ؛ لأني متسلح بحب الله على ، وبارتباطي بالله أقابل أكبر عدد من الناس ؛ لأني متسلح بحب الله على وبارتباطي بالله

<sup>2 -</sup> سورة : آل عمران ، الآية : 159 ،

من ، وبطاعتي وإخلاصي له ، وبالوفاء والنية التامة له ، وبأخلاق رائعة أعامل الناس ..

فاقترب منه الحكيم ، وقبَّل جبينه بابتسامة رائعة وجميلة ، ثم قال له : فتح الله عليك، وسوف ترى كيف سيفتح الله عليك أكثر مما كنت تعخيل؛ لأنك استطعت أن تعرف الحكمة من الطريق إلى الامتياز، وهو فى الحقيقة (الطريق إلى الله ﷺ)؛ فكل شيء أنت تعمله أنت تعمله لله ﷺ وفي الله ، وتعامل الناس لله وفي الله ، وتسامح النّاس لله وفي الله ، وتحب الناس لله وفي الله ، ولكن هناك شيئًا هامًّا جدًّا أيها الشاب . . ثم اقترب منه وقبال له: يا بني .. إياك أن تعامل الناس بسلوكياتهم ، وهذا هو أول درس في فن الاتصال مع الناس، فاحررص دائماً على أن تفصل بدين الشخص وبين سلوكه .. فقال له الشاب: لا أفهم ، كيف أستطيع أن أفصل بين الشخص وبين سلوكه؟! فردعليه الحكيم وقال له: إن الإنسان هو أفضل مخلوق عندالله على الله على: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الإِلسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيم ﴾ (1)، ويكفينا فخراً أن الله الله الله المدا الكريمة ؛ ولذلك مبخر لناما بين السهاوات والأرض، فلقد قال ﷺ: ﴿ اللَّهُ الَّذِي

<sup>1 -</sup> سورة: التين ، الآية : 4 .

خَلَقَ السَّمَاوَات وَالأَرْضَ وَأَلْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ السَّمُّمَوَّاتُ رِزُقًا لَكُمْ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْفُلُكَ لِتَجْرِيَ فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَسَخَّرَ لَكُمُ الأَلْهَارَ \* وَسَخَّرَ لَكُمُ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ دَالْبَيْنِ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالسَنَّهَارَ \* وَآتَاكُمْ مِنْ كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللَّهِ لاَ تُحْصُوهَا إِنَّ الإلسَانَ لَطَلُومٌ كَفَّارٌ ﴾ (أ)

فكان من المكن أن يقول لك كها يقول لأي شيء: كن فيكون، ولكنه المحافظة على الله على الله على الله على الله عظمك وشرفك فخلقك بيده الكريمة، وخلق لك كل شيء .. خلق لك المخ اذلك المخ الذي عندك أيها الشاب فيه 150 مليار خلية عقلية ، وعنده القدرة على استيعاب 2مليون معلومة في الثانية الواحدة، وهو أسرع من الضوء 186 ألف ميل في الثانية الواحدة ..

فنظر له الشاب متعجبًا!! فقال له الحكيم: أتعجب والله تَظُليقول: ( وَفِي النَّهُ اللَّهُ اللَّلَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّالَةُ اللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

يابني .. إن فيك مضغة (قطعة لحم)، وهي القلب يدق أكثر من 100 ألف مرة في اليوم الواحد، بدون أن تفكر أنت في ذلك، وكل شيء فيك يتحرك بحكمة رائعة، فالله المسخر لك كل شيء، وبمجرد أن تقرر أن ترفع يدك فإنك تستطيع أن ترفعها، وبمجرد أن تقرر أن تتحرك فإنك تستطيع أن ترفعها، وبمجرد أن يطبعك ويتحرك فإنك تستطيع أن ترفعها، وبمجرد أن يطبعك ويتحرك

<sup>. 1 -</sup> سورة : الرعم , الآية : 32 , 34 , 3

<sup>2 -</sup> سبورةُ ؛ الذاريات ، الأبة : 21 .



كما تريد؛ ولذلك فيجب أن تتنبه يا بني إلى الفصل بين الشخص وبين سلوكه؛ لأن هذا الشخص هو أفضل مخلوق عند الله رفق ، ونفخ فيه من روحه ، وجعله خليفة له في الأرض ؛ ولذلك يجب أن تفصل بين الشخص وبين سلوكه ، وعندما تركز على شخص فركز على الشخص نفسه ؛ لأن الإنسان هو أفضل مخلوق عند الله رفق ، فحاول أن تغير سلوكه ..

فقال له الشاب: وكيف أغير سلوك شخص قد أهانني مثلاً ؟! فقال له: ركز على رسالته هو ؛ فهذه الإهانة هي النتيجة التي سمعتها أنت، كتعبيرات وجهه ، وتحركات جسمه ، وتنفسه ، ولكن ما هو السبب الذي جعل هذا الشخص يصل إلى هذه الحالة ؟

فنظر إليه الشاب وقال له: أنا فعلاً قال ي شخص ذات يوم: يا غبي .. فقلت له: لماذا قلت لي ذلك ؟! فقال: لأنك أهنتني .. فقلت ا أنا لم أهنك .. فقال لي: كلا ، بل أهنتني حين قلت لي كذا وكذا .. فقلت له: بالعكس ، فأنا لم أقصد ذلك نهائيًّا ، لقد كنت أقصد شيئًا آخر ، وأنا في جميع الأحوال أعتذر لك .. فقال لي الرجل: وأنا آسف على ما قلت لك ..



فقال له الحكيم: وهذه هي الأخلاق، هذا هو التركيز على الرسالة؛ لأن سلوك كل شخص يكون وراءه رسالة ، وكل رسالة فيها قيمة ، وكل قيمة فيها نية ، والنية إيجابية للشخص ، ولك أيضًا ، فإذا ركزت على رسالته فستعرف قيمته ، وإذا عرفت قيمته فستعرف نبته ، وعندما تتعامل مع هؤلاء تكون أفضل الناس في فن الاتصال ، وهـذا النـوع مـن الاتصال يصل بك إلى نقطة رائعة وهي التوافق، وعندما تصل إلى ذلك تأكد أن الله ﷺ سيبارك لك أكثر وأكثر ؛ لأن الشخص الذي أمامك إذا كان شديد الغضب فبحكمتك ستعينه على أن يذهب عنه ما بــه ، وطالما أنك سـتعينه فليس هو الذي هدأ فحسب، بـل أنت أيضًا ؛ فمن هذه اللحظة أوصيك يا بني أن تركز على الرسالة ، ولا تركز على السلوك ؛ لأن كل سلوك وراءه رسالة ، وعندما تركز على الرسالة يكون هناك اتصال، وإذا ركزت على السلوك يكون هناك رد فعل، وطالما كان هناك رد فعل إذن فأنت تدافع عن نفســـك، وأنت لا تحتاج لأن تدافع عن نفسك ، بــل كل ما في الأمر أنك تتصل و تعطى رأيك في الشيء ، و لا تعطى رأيك في الشخص، فعندما تكون في شكلة عميقة يجب عليك أن تركز على أن هذا الإنسان أفضل مخلوق عندالله على أن هذا الإنسان أفضل مخلوق عندالله الله الما باستمرار أيها الشاب من نقطة الاتفاق، وإياك أن تبدأ من نقطة الاختلاف مع أي شخص؛ لأنك بمجرد أن تبدأ من نقطة الاختلاف فسيبدأ هذا الشخص في أن يدافع عن نفسه ، وتزداد خفقات قلبه ، ويتسارع تنفسه ، وتزداد درجة حرارة جسمه ، ودمه يغلي ، وهكذا .. وتتكون لديه كمية كبيرة من الأدرينالين تضخ في جسمه وعضلاته وتركيزه ؛ كي يدافع عن نفسه ، فإذا بدأت بهذه القوة مع شخص آخر حتى ترجعه كما كان أولاً فستأخذ منك المسألة وقيًّا كبيرًا ، ولكن ابدأ دائماً من نقطة الاتفاق ، وهذه هي أعلى نقاط الاتصال التي نبنيها، وهي التوافق مع الآخرين .. فسأله الشاب: وإذا اختلفت مع شخص ما فهاذا أفعل ؟ فقال له الحكيم: اعمل شيئًا مهمَّأ جدًّا ، وهو التعاطف . . فقال له : وماذا يعني التعاطف؟

## + التعاطف:

قال الحكيم: أنا أسمعك جيداً، وأراك جيداً، وأشعر بـك جيداً، ثم بعد ذلك أسألك بالتحديد، فعندما نتعاطف معًا نصبح أنا وأنت في نفس المكان، ولكن إذا لم يكن هناك تعاطف لأصبح أحدنا ضد الآخر، وبالتعاطف تصبح متواصلاً مع الشخص، وبالتفكير والتركيز تحل

فقال له الشاب: لقد فهمت ما تعني .. أن أسمع أكثر مما أتكلم، ولكن ماذا تعني بأن أنصت ؟! فقال له الرجل: تسمع بأذنك، وتنصت بغلبك، وهنا لابد وأن تقول للشخص باستمرار: إن هذا الذي قلته رائع وإن ذاك الذي فعلته عظيم، ولكن كيف فعلت هذا؛ فأنا مهتم أن أعرف كيف فعلت هذا؛ فأنا مهتم أن أعرف كيف فعلت هذا .. وبهذا تجعل الشخص يقترب منك أكثر، ويحكي لك أكثر؛ لأنك تنصت له، والإنصات يولد الاهتمام، والاهتمام يولد الحب، وطالما ولد الحب فالإنصات من القلوب، والسمع من يولد الخب، وطالما ولد الحب فالإنصات من القلوب، والسمع من

فقال له الشاب: ممتاز، لأول مرة أعرف الفرق بين الإنصات والاستهاع .. ثيم قال: ماذا هناك أيضًا ؟



فقال له الرجل: أنا سعيد جداً بك الآن؛ فلقد أصبح عندك حب استطلاع شديد، وتريد أن تتعلم أكثر وأكثر، وهذا من ضمن الطريق إلى الامتياز، أن تريد أن تتعلم، وأنا سوف أقدمك لها في مراحل متقدمة... فقال له: وبعد ذلك ؟ فقال الحكيم: التبسم...

### + التبسم:

فقال الشاب: التبسم ؟!! فقال الرجل: بالطبع، هل تذكر قول رسول الله ﷺ: "تبسمك في وجه أخيك صدقة "(!) ثم قال له: هل تعلم أن وجهك يوجد فيه 80 عضلة، وبمجرد أن تبتسم فقط فإنك تستخدم 14 عضلة، وكل عضلة في الوجه مرتبطة بخلايا عقلية، والخلايا العقلية في المخ تريخ الجسم، فعندما تبتسم يرتاح الوجه ويسترخي، وبالتالي يسترخي المخ، وعندما يسترخي المخ يسترخي الجسم كله، وبالتالي تزداد كمية الأدرينالين في الجسسم.. فقسال له: وماذا تعني زيادة الأدرينالين ؟ فقال له: إن الأدرينالين هو المادة التي تزيد من قوة جهاز المناعة في الجسم، وليست هذه هي نتيجة الابتسامة فحسب، ولكن

 <sup>1 -</sup> رواه الترمذي عن أبى ذر رضى الله عنه.



الابتسامة معدية ؛ فالشخص الآخر عندما يرى وجهك يتبسم ويرتاح ويسترخى فيتبســم هو الآخر .. فقــال له الشــاب : فإذا لم يتبســم في وجهى ؟! قـال له: فتعاطف معه ، ووجهه إلى القـيادة .. فقـال له: وماذا تعنى القيادة ؟! فقال له: أي القيادة في الابتسامة ، فالابتسامة معدية ، وبمجرد أن تبتشم أكثر من مرة تجد أن الشخص بدأ يبتسم معك ، وعندما يبتسم الشخص تجدأن كل جزء داخله يدعو لك ؛ لأنك عندما ابتسمت جعلته ٰيبتسم، وبالتالي فكل جزء فيه ارتاح واسـترخي؛ فتأخذُ حسنات على كل مكان بداخله ، تأخذ حسنة من الكبد ، وأخرى من الطحال، وثالثة من الكلى ... وهكذا كل مكان تأخذ عليه حسنات، وهذا يسمى عند علماء الصين (الابتسامة الداخلية)، وهذه الابتسامة الداخلية عندما قام العلماء بالبحث فيها وجدوا أنها تولد حامضًا يسمى (الجليكوجين)، هذا الحامض مثل العسل الأسود، فتخيل أنك عندما تبتسم تولد هذا لنفسك ، وعندما تجعل الشخص الآخر يبتسم تولد هذا الحامض بداخله ، وبالتالي فإن تبسمك في وجه هذا الشخص ليس هو الذي تأخذ عليه حسنة فقط ، ولكن كل مكان بداخله تأخذ عليه حسنة ؛ لأنها ارتاحت، وعندما ارتاحت أصبحت أفضل، وبالتالي أصبحت



فقال له الشاب: أنا مستمتع وسعيد جدًّا لحضوري إلى هنا ، وسعيد جدًّا لأني صبرت على مشقة هذه الرحلة .. فقال له الرجل: هل رأيت أنك عندما تكون ملتزمًا بشيء ما وتكون الرؤية واضحة بالنسبة لك وتكون صابرًا عليه فكل هذه تكون منحًا ومننًا من الله ﷺ، فلقد كان من الممكن أن تمل، ولكن الله على هو الذي وجهـك وأعطـاك هـذا الإيحـاء لتصبر وتسمم وتعرف الطريق إلى الامتياز ، فالطريق إلى الامتياز أيها الشاب لا يرتبط بالمادة إطلاقًا ، وطالما أنك تريد أن تصل إلى الطريق إلى الامتياز فلابدوأن هذا الطريق ينجحك في الدنيا وفي الآخرة ، ولوكان النجاح في الدنيا فحسب، فهو نجاح ينتهي بمجرد تحقيقه، وتجد نفسك حين تنجح لا تشعر بالسعادة المطلقة ، نعم قد تشعر ببعض اللذة أو ببعض السعادة ، ولكنك لا تشعر بالسعادة الحقيقية ، فالمال لا يمكن أن يمنح الصحة ، والمال لا يمكن أن يمنح راحة البال ، ولا الهدوء ولا السلام الداخلي، وكل هذا ستجده في الارتباط بالمولى على، وألله على يوجهك ويفتح عليك ويجعل لك مخرجًا من كل مأزق، وتذكر طيلة



حياتك أن لا يفارقك أن تقول: الحمدلله، وأن تشكر الله على ، وإذا تعثرت فلتبتسم، وبــذلك تكون الآن قــد عرفت المعادلة، وطالما أنك تتوجه إلى الله ﷺ أكثر مما تتخيل ، فقـ د تواجه صعوبات كثيرة في حسياتك وتريد الحل، ولكن عندما تمربك الأيام والسنين في محطات حياتك ، ثم تنظر خلفك فستعرف أن الذي حدث هذا كان أحسن شيء في حياتك ، ولولا الذي حدث لما كنت تزوجت بفلانة مثلاً التي هي أفضل ، ولولا الذي حدث لما كنت في تلكُ الوظيفة الأفضل، أو لما كنت ناجحًا بــــالمرة، ولما كنت في الطريق إلى الامتياز الآن .. فرد عليه الشاب وقال له: أنا الآن عرفت ما هو الطريق إلى الامتياز، ولقد كنت أظن أن الطريق إلى الامتياز هو أن شــخصًا سيعطيني بعض النصائح فقط كي أنجح ..

فرد عليه الرجل الحكيم وقال له: أيها الشاب.. إن النصائح موجودة في الكتب، وهي موجودة حولك في الحياة، ولكن الحكمة موجودة في ابتسامة طفل صغير، انظر إلى روعة الخلق، ستراها في جناح فراشة، ستجدها في تغريد العصفورة، ستجدها في روعة الساء ورونقها، ستجدها في موجة هادئة تبعث صوتًا جميلاً يعجبك، أو قليل من الهواء



يلمس خدودك، هذه هي السعادة ..

فقال له: الآن عرفت جمال الطريق إلى الامتياز، وأصبحت لا أستطيع الانتظار كي أسير في الطريق إلى الامتياز.. فابتسم الرجل الحكيم وقال له: لقد نسيت شيئًا مهماً جداً!! فقال له الشاب: أنا آسف.. أنا آسف.. فقال له: أنا الآن فعلاً في أنا آسف. الطريق إلى الامتياز..

وبحب استطلاع شديد نظر الشاب إلى الرجل الحكيم وقال له: أريد أكثر وأكثر .. فنظر إليه وقال له: اعفُ..

#### **+ العفو:**

·····

فقال له الشاب: ماذا تعني أن أعفو؟! فقى الله: أعفُ عند المقدرة؟ فبمجرد أن تجد نفسك تقدر على إنسان إذن فالله على وضعك في اختبار، وطالما أنك مرتبط بالله على، وتحب في الله ولله، وتتعامل مع الناس بالخلق الحسن، إذن فهذا تحدًّ، وإذا عفوت فستجد أن الله على يعطيك أكثر مما تتخيل ؟ لأنك وضعت في اختبار، وأي إنسان في الدنيا سواء مثقت أم لا، متعلم أم لا، غني أم فقير، من عائلة كبيرة أم لا، ذو مركز كبير أم



لا .. كل الناس جميعًا في امتحــان واختبـــار وتحديات ، وفي أثناء هذه التحديات تظهر أخلاق الإنسبان، فعندما يوضع الإنسان في موقف صعب تعرف جيدًا كيف يتصرف ؛ لذلك هناك حكمة عربية تقول: أعط الإنسان السلطة تعرف أخلاقه ، فبـمجر د أن تضعه في مو قـف اختبار فإنه تظهر أخلاقه ، وليس شرطًا أن يكون ذا منصب كبير ، فمن المكن أن يكون طفلاً صغيرًا، ولكن عنده القدرة، بل ويكون أقوى من شخص آخر أكبر منه ، فالأمر كله في أن تعرف كيف تستخدم السلطة ، وكيف تتقسرب بها إلى الله ﷺ أكثر ، فأنت تعرف أن التسمامح المتكامل والعقل العاطفي والعقل التحليلي لابد وأن يكونوا جميعًا متوافقين ، مهما كانت الظروف، فأنت تسامح لأنها لله وفي الله، ولابـد وأن تنتبــه فمن المكن أن يوجد بها باب من أبواب الشيطان، فحين تكون غضبان يدخل إليك الشيطان فورًا من هذا الباب، ويقول لك: إن هذا الشخص يحقد عليك ؛ فاحقد أنت أيضاً عليه .. وأول ما يبدأ معك يبدأ معك بالشك، فتشك في نفسك أولاً ، وطالما أنك شككت في نفسك فستشك في الخلق أجمعين ، وطالما أنك شككت في الناس إذن فقد ضاع ارتباطك بالله ركالله عنه الشيطان أن لك مسلكًا من هذا الباب فسيدخل



إلَّيْكَ كُلَ فترة من هذا الباب، ويسهل عليه أن يحطمك كل فترة، فلابد وأن تتذكر جيدًا أن هذه اللحظة قد تكون آخر لحظة في حياتك، وهذا هو الذي ذكرناه في البداية، هل تذكر ؟! فقال له الشاب: طبعًا.

فقال له الرجل: فإذا كانت هذه اللحظة هي آخر لحظة في حياتك فارتبط بالله ﷺ ، وفرصتك أن تعفو وتتقرب أكثر من الله ﷺ ، وإذا وضعت في موقف فقل: يارب لقد سامحت من أجلك ، يارب لقد عفوت من أجلك .. ومهم فعل معك ذلك الشخص فاعفُ عنه .. فقال له: هل تقصد أن أتعامل مع الناس ببلاهة ؛ حستى يخدعني الناس وأسامحهم ؟! فقال له الحكيم: كلا ؛ فلم يقل أحد مثل هذا الكلام أبدًا ، ولكن أنت حين تقرر أن تعفو فإنك تركز كل طاقتك ومجهودك على نجاحك، ولكنك إذا قررت أن تحارب العالم كله ففي هذه الحالة ستجد أن طاقتك كلها قد ذهبت سدى ، وستجد أنك لم تحقق أي شيء مما كنت تريد؛ لأنك قد استهلكت طاقتك في هذه الحرب التي أنشأتها .. فابحث باستمرار عن نقطة الاتفاق، وابحث دائماً عن الأخلاق، وحاول دائماً أن تعرف النقطة التي قد تكون سببًا في الاختلاف .. قال له: فمن المكن أن أختلف مع والدي أو والدي !! فقال له: إنهم هم الذين قاموا بتربيتك أحسن تربية ، ولقد وصاك الله ﷺ بهم فقال : ﴿ وَقَضَى رَبُّكَ أَلاَّ تَعْبُدُوا إِلاًّ إيَّاهُ وَبِالْوَالدَيْنِ إِحْسَانًا ﴾ (1). وهم سهروا الليالي ، وتعبوا في تربيتك ، فلا تخرج أنت إلى الدنيا كي تكون سببًا في تعاسبتهم في هذه الحياة الدنيا . . فقال له الشاب: حتى وإن كانوا قاسين ؟! فقال الحكيم: وكيف يكونون قاسين وأنت قرة أعينهم وفلذة أكبادهم ؟! إن هذه ليست قسوة ، ولكن فكر أو لا بهدوء ، ماذا أنت تفعل ؟ فقال له الشاب: أعتقد أنك محق أيها الحكيم؛ فأنا كثيرًا ما أفعل أخطاء جسيمة؛ فأنا مثلاً أخرج ولا أعود إلى البيت إلا في وقت متأخر جدًّا ، وأنا للأسف الشديد أدخن .. فنظر إليه الحكيم وقال له: من أهم الأخلاق التي ينبغي التحلي بها السلوكيات الحميدة، والبدمن أن تكون صاحب سلوكيات حميدة .. فقال له: صحيح؛ فإذا كانت اللذة تنتهي بمجرد الحصول عليها فأنا سوف أتركها ؛ لأن (من ترك شيئًا لله عوَّضه الله خيرًا منه) ، فالسلوكيات هامة جدًا .. فقال له الرجل: وهل تدخن ؟! فقال له الشاب: لقد كنت أدخن .. ثم ابتسم الشاب ابتسامة صافية تدل على ما قد عقد عليه العزم، فقال له الحكيم: كم أنا شعيد بهذا القرار؛ لأن النية الصادقة لله لا جزاء

<sup>1 -</sup> سورة : الإسراء ، الآية : 23 .



لها إلا إعانة الله لك على الوفاء بها .. وطالما أنك أقــــلعت عن التدخين فمها كانت المسألة صعبة تأكد أن الله الله الله على الوفاء ؛ ولذلك فمها كان الشيء صعبًا ولكنه يغضب الله فانو نية صادقة وتوكل على الله الله الله الله الما الشياب ويقينًا هو سيعينك ، ولن يتخلى عنك أبدًا ..

قل الآن: نويت يارب أن أتخلص من كل السلوكيات السلبية، ونويت أن أعفو عند المقدرة، ونويت أن أسامح حتى ولو كنت أشعر بالظلم ممن أسامحهم، ونويت يارب أن أرتبط بك أكثر؛ لأني فهمت المعادلة، وهي أنني قد تكون هذه اللحظة هي آخر لحظات حياتي؛ فقررت يارب أن أجعلها لك..

ثم ابتسم الرجل الحكيم وقال له: و تأكد أنك طالما فكرت في ذلك فإن الله الله سيعطيك أكثر مما كنت تظن في الدنيا وفي الآخرة .. فابتسم الشاب وقال له: حقًا أنا سعيد جدًّا بها تعلمت ؛ فلقد كان لدي صديق، وكان قد أغضبني جدًّا ، ولقد كنت في شدة الغضب منه ، ولكنني الآن قررت أن أسامحه ، ولكني لا أستطيع بعد أن أعفو عنه .. فقال له الرُجل: إذن فأنت لم تسامحه بعد .. ثم قال له: هل تقدر على صديقك هذا ؟ قال:



نعم أقدر عليه .. فقال له ; وكيف تقدر عليه ؟ فقال له : أقدر عليه جسمانيًّا ؛ فأنا أقوى منه ، وأقدر عليه اجتماعيًّا ؛ حيث إن عندي علاقات أكثر منه ، وأقدر عليه ماديًّا ؛ فإن عندي أمو الأأكثر منه ، بل وأعرف من الناس من يستطيع أن يحطمه تمامًا ..

فقال له الرجل: لا يستطيع أي شخص أن يحطم أي شخص إلا بإذن الله رَبُّكَ ، وقد تكون فتنة لك ، ويكون الله عَلَى قد وضعك في ابستلاء من ابــــتلاءات الدنيا ، والآن .. هل قــــررت أن تعفو عنه ، أم لازلت لا تستطيع ؟! فقال له: بل قد عفوت عنه . . ثم قال له: إنني أشعر الآن وعة وإحساس رائع .. فقال له الرجل: ادعُ لصديقك هذا .. فقال له: وبم أدعو له ؟! قال: ادعُ الله أن يهديه ، وأن يفتح عليه ويعينه ويقويه ؛ فإنك تستطيع أن تستفيد من الشخص الذي يكون بينك وبينه تحدُّ وأن تأخذ من ورائه ثوابًا وأجرًا ، وهذه هي المعادلة الصحيحــــة ، ومن علامات العفو عند المقدرة أن تدعو لهذا الشـــخص أن يهديه الله كها هداك؛ فلقد كان من الممكن أن تكون بهذا العقل ، وبهذا الحقد والغضب، وأن تحمل من الَّذنوب والآثام ما الله به عليم، وقد يدخلك الشيطانِ من كل هذه الأبواب، ولكن الله ﷺ قد فتح عليك، فادعُ الله جرب وستجد نفسك إن شاء الله تساعد الناس، وتتقرب أكثر إلى المولى ﷺ، وستجد نفسك من الدعاة إليه ﷺ، وستكون إن شاء الله من المبشرين بالخير .. فنظر الشاب إلى الحكيم ، وقال له: هل تعتقد أني من المكن أن أكون من المبشرين ؟! فقال له: طالما أنك قد طلبت الطريق إلى الامتياز فهذا هو الطريق إلى الله على ، وتأكد أيها الشاب أنك طالما أنك تسير في هذا الطريق فبستجد أن الله ﷺ يقربك منه أكثر ، وقد تقابلك صعوبيات كثيرة ، وقيد تتعب كثيراً ، وقيد تجد الحياة صعبية ، وقيد تجد نفسك مريضًا ولا أحد من حولك، وقد تشعر بالوحدة أحيانًا، وقد تشعر بالألم وظلم الناس كثيراً ، كل ذلك وارد ، ولكن في النهآية تذكر أن بعد الليل نهاراً ، وبعد التعب راحة ، وأي فشل فإنها يأتي بعده النجاح ، وكما قال الحق ﷺ: ﴿ وَعَسَى أَنْ تَكُرَهُوا شَيْنًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تُحبُّوا

<sup>1 -</sup> رواه ابن ماجه .



شَيْنًا وَهُوَ شَرِّ لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَلْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾(1). فاتقي الله ﷺ يَّا بيني حيثها كنت، وأينها كنت ..

فنظر إليه الشاب وقال له: ياسيدي .. إن كنوز الدنيا لا توفيك حق هذا الكلام ولا نصيفه ، ولو أن الناس تعرف هذا الكلام لما جلس شخص في بيته وتقاعد وتكاسل .. فقال له: ولذلك خلقك الله الله فلا ، فطالما أنك مشيت في الطريق إلى الامتياز وتعبت كل هذا التعب ، فمعنى فطالما أنك مشيت في الطريق إلى الامتياز وتعبت كل هذا التعب ، فمعنى ذلك أن الله فلا قد اختارك ، ولو لم تختر هذا الطريق لكنت كها أنت ، ولما تغيرت ، ولكنت ظللت تغضب وتتألم وتتشاجر مع الكون كله ، وتشعر مالظلم والوحدة ، وتشعر أنه لا يوجد شخص يحبك ، ولكن ربك المناطلم والوحدة ، وجاء بك إلى هناكي يطهرك ، فإذا جعلت كل ذلك اصطفاك وطهرك ، وجاء بك إلى هناكي يطهرك ، فإذا جعلت كل ذلك أصبحت في معية الله فلا .

فقال له الشاب: هل نكون بـ ذلك قـ د انتهينا ؟ فقـال: لا ، بـل لابـ د عندما تتكلم أن تتكلم بحـ كمة ، وأن تتكلم على أنك قـ دوة ، وأن تتكلم بوضوح ..

<sup>. 1 -</sup> سورة : البشرة , الآبة ، 216 .



فقال له: ماذا تعني ؟! فقال: إن الله ﷺ جعلنا نفكر بالصور.. فقال له الشاب: وكيف نفكر بالصور؟! فقال له الرجل: هيا لنرى ماذا أعطانا الله ﷺ من السمع والأبصار والأفئدة، إذن فلابد وأن نسمع الكلمة ومعناها.. فقال له: إن الله ﷺ حين خلق أبانا آدم الله علمه كل شيء، قال ﷺ: ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمّ عَلَى الْمَلاَئِكَة ﴾ (أ).. فالله ﷺ علمنا إدراك الكلمة، إذن فنحين عندنا إدراك للمعنى، وعندنا أسماء هذه الإدراك الكلمة، والأسماء عندنا إدراك للمعنى، والمعنى هو رابط الإدراك، والإدراك هو سبب وجود هي روابط المعنى، والمعنى هو رابط الإدراك، والإدراك لابدمن أن يعمل المخ، والله ﷺ خلق الإنسان ليدرك، ولكي يدرك لابدمن أن يعمل المخ، ويدرك وعظمة الخالق ﷺ...

فنظر إليه الشاب وقال له: وكيف أتكلم بالحكمة ؟ فقال له: أن تتكلم بالتحديد ؛ لأن كل كلمة تخرج بصورة ، وكل صورة لها معنى مختلف من شخص لآخر ، فعندما تتكلم من الممكن أن تجد كلامًا كثيرًا ليس له معنى ، فبعض الناس يزيد في الكلام وبعضهم ينقص في الكلام .. فقال له الشاب: نعم ، أعرف ذلك جيدًا ؛ فهناك من يقول: أنا

<sup>1 -</sup> سورة: البقرة, الأية: 31.



سأضبط لك المسألة ، والآخر يقول : واخدبالك ، وهكذا ..

فابتسم الحكيم وقال له: حقًّا ، فكثير من الكلام والجمل التي نقـولها لا داعي له ، ومعظم المشكلات الموجودة في هذه الحياة الدنيا لا داعي له ، ولو ركزنا فقط في الكلام، وحددنا ما يقال وما لا يقال لكي يرتبط الشخص بالكلام فستصبح الجملة متكاملة ، وبالتالي يستطيع أن يرد عليك أيضًا بطريقة متكاملة ، فتكلم بالتحديد ، وتكلم بالحكمة ، وأنصت أكثر مما تتكلم، واجمع المعلومات عن ما تتكلم، وعندما تتكلم رِكْزُ على الرسالة وليس على الشخص، وامدح الشخص، وفي النهاية أنه برسالة إيجابية .. فقال له : ولماذا ؟ فقال له : لأن العقل البشري يبنى دائماً على آخر جملة تصل إليه ، وإذا نظرت في كلام الله ﷺ فســــتجدعجبًا ، حيث يقول الحق ع ﴿ وَبَشِّر الصَّابِرِينَ \* الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ قَالُوا إِنَّا للَّه وَإِنَّا إِلَيْه رَاجِعُونَ \* أُولَئكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ منْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئكَ هُمُ الْمُهْتَدُونَ ﴾(!) فالله ﷺ يريد أن ينبه على آخر تجربة ، والمخ يبني على آخر تجربة .. ثم قال له: يا بني .. أنت الآن تكلمني ، فحاول أن تتذكر في لحظة أي شيء من كلامي الذي قلته .. فقال له: سأتذكر حالاً ثم أقول لك .. فقال له: كلا، بل وأنا أكلمك الآن، فيم كان أكبر تركيزك ؟! فقال له:

 <sup>157 : 155 :</sup> النقرة : الأنة : 155 : 157 : 157 .



فَعْلاً كَانَ فِي آخر كلامك .. فقال له: إن العقل البشري لا يستطيع التركيز الاعلى معلومة واحدة فقط في وقت محدد، فأنت إذا ركزت على الذي تقلم وله سستتكلم كثيراً، أما إذا ركزت على أن تكون في طاعة تامة، وبإخلاص تام، ووفاء تام لله على في فستجد نفسك في أعلى درجات الذات .. فقال له: وماذا يعني الذات ؟ فقال: إن فيك ذاتين، ذاتاً عليا وذاتاً سفلى، أو بمعنى آخر: النفس المطمئنة والنفس اللوامة، والنفس وذاتاً سفلى، أو بمعنى آخر: النفس المطمئنة والنفس اللوامة، والنفس الأمارة بالسوء، والنفس العليا أي الجهات العليا .. فقال له: وما هي الجهات العليا؟ فقال له: وهي التي تتجه إلى الله على ولقد قال الله على عبَادي \* واذخُلي جنّتي )(١).

فلمعت عينا الشاب وقال له: لكم أتوق لأن أكون كذلك .. فقال له: ستكون إن شطء الله .. فقال الشاب : وهل بذلك أكون قد تعلمت فن الاتصال ؟ فقال له: إن فن الاتصال جزء يسير من الأخلاق ، والأخلاق تصلك أكثر بالله لله ، فهيا بنا نرجع مرة أخرى إلى الطريق الذي بدأناه ووصلنا منه إلى الأخلاق .. فقال له: ماذا كان قبل الأخلاق ؟ قال : وقبل النية ؟ قال : التوكل على الله ملى .. قال : وقبل النية ؟ قال : التوكل على الله ... قال : وقبل

<sup>1 -</sup> سورة : الفجر ، الآية : 27 : 30 .



التوكل؟ قاله: الوفاء.. قال: وقبل الوفاء.. قال: الإخلاص.. قال: وقبل التوكل؟ قال: الإيمان بالله وقبل الإخلاص؟ قال: الطاعة.. قال: وقبل الطاعة؟ قال: الإيمان بالله على .. فقال له: هذا هو الطريق إلى الامتياز من أوله إلى آخره، أو من آخره إلى أوله، في النهاية سيصل بك إلى الله على ؛ فهيا بنا الآن إلى المحطة القادمة ، ونحن في الطريق هيا بنا ندعو الله الله ونقول: الحمد لله.. الحمد لله..

الطريق إلم الامتياز









## وقبل اعملبوا

إن الله ﷺ يريد منا أن نكتشف قدراتنا اللامحدودة التي بداخلنا .. يريد منا أن نكتشف هذا العقل البشري الذي وهبنا إياه بكل ما يحويه من معجزات لا تخطر على بال بشر .. ذلك العقل الذي أعطاه للإنسان لكي يعظمه و يجعله فوق كثير من مخلوقاته ..



سأل الرجل الحكيم الشاب : بعد أن وصفنا كل الجذور الأساسية في الطريق إلى الامتياز هل تعتقد أيها الشاب أن الطريق قد انتهى ؟ فرد الشاب قائلاً: من الممكن أن أكتفي بذلك وأجعل كل تركيزي على مرضاة الله على .

فقال الحكيم: طبعايمكنك ذلك، ولكن أين العمل ؟! أين الجهاد؟! أين الكفاح؟! ثم قبال: إن الارتباط بسالله ﷺ يجب أن يكون بمزوجا بالعمل، وقد قبال المولى ﷺ: ﴿ وَقُل اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ وَسَتُرَدُّونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالسِشَّهَادَة فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ أ. أ فالله من يريد منا أن نكتشف قدراتنا اللامحدودة التي بداخلنا ، يريد منا أن نكتشف هذا العقل البشري الذي وهبنا إياه بكل ما يحويه من معجزات لا تخطر على بال بشر ، ذلك العقل الذي أعطاه للإنسان لكي يعظمه ويجعله فوق كثير من المخلوقات، فتجد هذا الإنسان أفضل من تلك الجبال التي وصلت إلى أقصى درجة من نموها ولكنها لاتتحرك ، ولكن الإنسان يستمر في النهوض إلى آحر لحظة في حياته ، وعنده القدرة على الحركة ، وأما النباتات فهي تنمو ولكنها لاتتحرك، والحيوان ينمو ويتحرك ولكنه لايفكر، وإن فكر فإنه يفكر

 <sup>105 :</sup> سورة : التوبة . الأبة : 105 .



بالغريزة، أما الإنسان فهو أفضل عندالله من كل هذه المخلوقات، وقد أعطانا المولى على العقل لكي يفضلنا على كثير من مخلوقاته.

وهنا قال الشباب: أعرف ذلك أيها الحكيم، ولكن ما هي الأسباب الأساسية التي من أجلها أعطانا الله نعمة العقل ؟ فرد الحكيم مبتسلاً وقال: على قدر علمي هناك أربعة أسباب رئيسية هامة وهي:

1) الاستدلال: فبالعقل يستطيع الإنسان أن يستدل على الخالق رُّ إِنَّ فِي خَلْقِ السُّهُ عَلَيْ فِي كتابِـهِ الكريم: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلاَفِ اللَّيْل وَالنَّهَارِ لاَّيَاتِ لأُولِي الأَلْبَابِ \* الَّذِينَ يَذْكُرُونَ السَّلَّهَ إِلَهُما وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكُّرُونَ فِي جَلْقِ السسَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ رَبَّنَا مَا مُحْلَقْتَ هَذَا بَاطِلاً سُبْحَائِكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾(1). ثم قـــال الرجل الحكيم للشاب: في هذه الآية الكريمة يحثنا المولى عَلَىٰ أن نستخدم قدرات العقل ونستدل عليه بخلقه ومعجزاته ، فننظر إلى السماء ونرى ما نستطيع أن نزاه ونفهم ما نراه ، ونرى الشمس ونفهم روعتها وقوتها والغرض من وجودها؛ فنزداد إيمانًا وحـــبًّا لله ﷺ، ونرى النجوم والطيور والمطر، ونشعر بالرياح، ونرى ما في الأرض من مخلوقات ومعجزات، ونرى الأيات ونفهمها ؛ فنستدل بقوة العقل على وجود الخلق ، وأن هناك

<sup>1 -</sup> سورة : آل عمران . الآية : 190 ـ 191 ـ

خالقاً لهذا الخلق، فنجد أنفسنا نساً عن هذا الخلق وعن الخالق ربي الله عن هذا الخلق وعن الخالق ربياء ولكي نجد الإجابات على هذه الأسئلة فبعث الله والأنبياء والمرسلين لكي يجيبونا على أسئلتنا.

2) المعرفة، وبذلك يكون السبب الثاني من خلق العقل هو المعرفة، ومن الاستدلال إلى المعرفة، ونحصل عليها من المرسلين والأنبياء فنعرف أن الخالق والمختلق كل شيء في هذا الكون من أجل الإنسان، وسخر له الشمس والقمر والرياح والأمطار والبحار والنباتات، وأعطاه القدرة العقلية على البناء والبقاء والنمو والتقدم، وبذلك أصبح الإنسان على معرفة بالخالق وبها يريده الله والإنسان، وهو العبادة، فقد قال الله ومن المعرفة أومن المعرفة يأتي السبب الثالث في خلق العقل، وهو المهارة.

3) المهارق، وهنا يصبح الإنسان ماهرًا في استخدام العقل البشري، فينمو ويتقدم ويعرف من الأسباب والاختراعات وكيفية الدفاع عن النفس ما يؤمن له البقاء والمعيشة ؛ فيز داد حبًّا و تعلقا بالله

سبورة : الذاريات . الأية : 56 .



علا، ولكن هناك من الناس من لا يعتقد أن الأسباب هي التي جعلته يحقق أهدافه ؛ فيفتن بالأسباب ، ويهلك بالأسباب .. فمن الاستدلال إلى المعرفة ، ومن المعرفة إلى المهارة ، ومن المهارة إلى الابتكار .

4) الابتكار، وهنا يصبح الإنسان قادراً على الابتكار الرائع فكانت نتيجة هذا الابتكار هو صناعة الطائرات والسفن والصواريخ، وهذا التقدم العلمي والطبي، وهذا التقدم الهائل في كافة المجالات، وهنا نجد المؤمنين يزدادون إيهانا وحبًّا وارتباطًا وإخلاصاً للمولى على أما الآخرون فيزدادون فتنة بالأسباب؛ فتصبح حياتهم ضنكا و عملوءة ما الآخرون فيزدادون فتنة بالأسباب؛ فتصبح حياتهم ضنكا وعملوءة بالأسباب كلما صعب الله على النفسية والعضوية، وكلما ازدادوا فتنة بالأسباب كلما صعب الله عليهم الحياة.

وهناسأل الشاب: إذا فكيف لي أن أستخدم روعة العقبل البشري بطريقة روحانية تعطيني العلم وتمنحني أسبابًا أقوى وأشد ارتباطا يالله 38 ؟



(الرؤية والغاية والغرض والأهداف) . . ولنبدأ بالرؤية .

#### الرؤية الواضحة:

هي شيء يريده الإنسان أكثر من أي شيء آخر في حياته ، ويرى نفسه بوضوح محققا لها ويعيش فوائدها ، والشخض الذي عنده رؤية واضحة لا يريد يكون موضع هجوم أو حتى استهزاء من الآخرين ؛ لأنه يرى رؤيته بوضوح ، ويراها حقيقة واقعة ، أما الآخرون فلا يرون ما يرى ولا يدركون ما يدرك ، ولا يعرفون ما يعرف ، مثل كل الابستكارات والاختراعات التي نعيشها الآن في كافة المجالات ، سواء كان ذلك في الطب أو المعار أو أي شيء آخر .

ثم قال الرجل الحكيم للشاب: هؤلاء الإخوة جويس، الذين كانت عندهم رؤية واضحة بأن الإنسان يستطيع أن يطير، فكانوا يلبسون ملابس من الريش كالطيور، ثم يقفزون من أعلى الجبل على أمل أن يطيروا، ولم ينتبهوا لقانون الجاذبية الأرضية، وأن أي شيء أثقل من الهواء لا يطير؛ فكانوا يقعون بشدة على الأرض وتتكسر عظامهم وضلوعهم، حتى أشرفوا على الموت عدة مرات، وكان الناس يسخرون



منهم ويستهزئون بهم، بل وسموهم الإخوة المتخلفين، ولكن الإخوة جويس لم يعطوهم أي انتباه لسخريتهم واستمروا في التجارب، تجزبة تلو الأخرى، وكانوا يعتمدوا على قانون الطفو، وكيفية تفريغ الهواء، وتمكنوا من اختراع الطائرة التي يستخدمها الجميع الآن، وهذه هي الرؤية الواضحة.

فسأل الشاب: ولكن أيها الحكيم أين تقع الأهداف من الرؤية ، فأنا كنت أعتقد أن الرؤية هي الهدف ..

فردالحكيم قائلاً: إن الرؤية هي الشعور والمعرفة و اليقين بأن أي أي عريده الإنسان سيتحقق بإذن الله ، وهذه هي نهاية المطاف ، أما الأهداف فهي الخطوات المؤدية إلى الرؤية ، وعموما فالهدف ينتهي بمجرد تحقيقه ، ولكنه لو كان مر تبطا برؤية كي يصبح مستمرا في الزمن . . ثم قال الحكيم : لو كانت رؤيتك مثلا أن تصبح مديراً عامًّا لشركة كبيرة و تريد تحقيق ذلك في خلال خمس سنوات ، فهذه رؤية ، ولو كانت واضحة ويعتقد الشخص أنه يستطيع تحقيقها تتولد الرغبة وتصبح النية واضحة مناما ، وهنا يبدأ الشخص في تجزئة الرؤية إلى خطوات ، هذه الخطوات هي الأهداف ، وكل هدف يتها شسم مع خطوات ، هذه الخطوات هي الأهداف ، وكل هدف يتها شسم مع

الإمكانات والمصادر المتاحة للشخص في هذا الوقية، وعندما يحققه الشخص يستمر في طريقه إلى الهدف الذي يليه .. وهكذا حتى تتحقق الرؤية ..

إذاً فالأهداف ليست إلا الدرجات التي يصعدها الإنسان لكي يصل إلى الرؤية ، وكل هدف يخدم المدف الذي يليه ، وكل هدف يخدم الرؤية ويقرب الإنسان من الوصول إليها ، فتعجب الشاب من الفرق بين الرؤية والهدف ، وشكر الحكيم على هذا الكم الهائل من المعلومات .

#### + الفاية:

ثم سأل الشاب الحكيم: ولكن ماهي الغاية؟ وأين يكون موقعها بين المحقية والفيدف؟ ولماذا توجد غاية ما دامت هناك رؤية واضحة؟ فابتسم الحكيم وقال: بدون الغاية تصبح الرؤية ضائعة، ولكي يكون هدفك مستمراً في الزمن، ولكي تكون الرؤية واضحة تماماً فلابدأن تكون مرتبطة بغاية ليكون نجاحك مستمراً في الدنيا والآخرة.

وهنا يسمى الهدف هدفًا مستمرًا في الزمن، والغاية يجب أن تكون روحانية، وتكون مرتبطة أساسًا بالله الله الله الله عن كذلك - كما قلت



لك - فإن الهدف ينتهى بمجرد تحقيقه.

إذن لو كان الهدف هدفًا بمفرده ينتهي بمجرد تحقيقه ، فمثلاً إذا كنت تريد سيارة ، فعندما تشتري السيارة وتتمتع بها لفترة قصيرة فإنك لن ترى السيارة جديدة ؛ لأنها انتهت فأصبحت كها نقول .

إذن الغاية هي القيمة العليا التي تجعل الرؤية أقوى وأوضح وأسهل في التركيز والتقييم والوصول إلى تحقيق الهدف.

فبدون الغاية يضيع الإنسان في المادة ، ويضيع الإنسان في الأسباب ، ويضيع في الإمكانيات .

لذلك اجعل رؤيتك مرتبطة بالله ﷺ، بهذه الطريقة فقط تستطيع أن تكون موازنًا بين الدنيا والآخرة.

فقال الشاب: هل معنى ذلك أن الغاية هي القيمة العليا؟ فرد الحكيم: نعم، وبدونها تضيع في الأسباب - كها قلت لك. فقال الشاب: هل معنى ذلك أن الناجحين في الحياة عندهم غاية؟ فرد الحكيم وقال: نعم، ولكن إذا كانت الغاية مرتبطة بالمادة يعطيها الله في الدنيا و يمتع بها، فمثلاً الكافر الذي يكون غنيًا جدًّا يسراه المؤمن

فيق ول: كيف يكون لمثل هذا الكافر هذا الثراء؟ ولماذا أعطاه الله على كل



هذا الثراء؟

والسبب الأول: أنه فتنة له؛ حيث يكون هذا الثراء نقمة عليه في الدنيا والآخرة.

والسبب الثاني: أن الله الله الكرمين، ويعطي الجميع، وهذا الكافر الذي يعمل ويجد ويجتهد يعطيه الله حقه في الدنيا، ويأخذ كل ما يحتاجه من ثراء ومن مال ومن أصدقاء ومن علاقات، وعندما يقابل الله الله الله الكريكون فقيراً جداً ولا يملك أي شيء.

# ♦ الفرض:

فشكر الشاب الرجل الحكيم، ثم سأله: ولكن أين يقع الغرض من كل ذلك؟ وما هو الغرض؟

فردالحكيم بسؤال للشاب فقال: هل تريد أن تنجح؟

فقال: نعم،

فسأله الحكيم: لماذا تريد النجاح؟

فرد الشاب: لأنه بدون النجاح لا أستطيع أن أتقدم في خسياتي، وبدون النجاح لا يكون لي أي مقياس في تقدمي أو نموي في الحياة.



فابتسم الشاب وقال للحكيم: الآن فهمت النجاح في أي شيء بالتحديد.

فرد الحكيم مبتسماً: الآن فهمت ، ودائماً خذ التحديد من السؤال لكي تعرف كيف ترد بالتحديد.

إن نجاحك في الحياة لابد وأن يتضمن أركانًا سبعة .. بداية من الركن الروحاني إلى الركن الصحي إلى الشخصي إلى العائلي إلى الاجتماعي إلى المني إلى المادي .

وتريد أن نتكلم الآن عن الركن الروحاني بشيء من التفصيل..

لماذا تصلي ؟

فرد الشاب: لكي أتقرب إلى الله ﷺ وأطيعه ﷺ بـإخلاص ووفاء كما علمتني .

فردالحكيم: إذن هذا هو الغرض من الصلاة!

**وقال**: لماذا تريد أن تكون صحتك ممتازه؟

فرد الشاب: لأنه بدون الصحة لا أستطيع عمل أي شيء؛ فلو كنت

مريضاً لاأستطيع أن أتقدم؛ لأن المرض سيكون إعاقة لي.

فردالحكيم: هل هذا فقط؟

فابتسم الشاب وقال: لا طبعا؛ لأن الصحة أعطاها لي المولى على المدية ، وهي باب من أبواب الطاعة ، وأقول لله على الله على المدية ، ولقد حافظت عليها بإذنك.

فقال الحكيم: هذا هو الغرض؛ فبدون الغرض لا توجد رؤية ، وبدون الرؤية لا يوجد مورد للغاية ، وبدون الغاية لا يوجد الغرض ، فيجب أن تكون الرؤية ثم الغاية ثم الغرض .

فسأل الشاب: ولكن هل الغرض هو السبب؟

<sup>1 -</sup> سورة : الشرح , الآية : 8 .



## + الأهداف:

فقال الشاب: كيف لي أن أشكرك أيها الرجل الحكيم، تعلمت منك ما لم أتعلمه في حياتي بأكملها، وذلك في أيام قليلة، والآن أين الهدف من كل ذلك؟

فقال الحكيم: يبدو أنك نسيت؛ فالهدف هو تجزئة الرؤية، فمعظم الناس تقول: إن عندي هدفًا ولكن في الحقيقة هي رؤية، والرؤية هي نهاية المطاف لشيء تريده أكثر من أي شيء آخر في حياتك، أما الأهداف تجزئة الرؤية، فكل هدف يبنى عليه الهدف الذي يليه، وكل هدف يحدم الرؤية، وهنا قسال الحكيم: كما ترى أن الرؤية هي نهاية المطاف للشيء المحدد الذي يريده الإنسان، والغاية يجب أن تكون مرتبطة بالله المني تكون رؤيتك مستمرة في الزمن، وهذا هو النجاح المستمر في الزمن.

أما عندما نتكلم عن الهدف فهو تجزئة الرؤية ... هي الخطوات ... هي السلالم التي يصعدها الإنسان درجة درجة كي يصل إلى القمة ... هذه هي الرؤية. إذن يجب أن تعرف مرة أخرى أنه لولا الرؤية لما كانت الغاية ، ولولا الغاية لما كان الغرض ، ولولا الغرض لما كان الهدف ، ولولا الغرض الغنى ، ولولا المعنى لضاعت الأحلام ، ولولا الأحلام لضاع الإنسان .

ويجب أن تعرف من الآن أن رؤيتك لابد أن تكون واضحة تماماً، وعندما تكون واضحة تماماً، وعندما تكون فيها الحماس، وعندما يتكون فيها الحماس تصبح إرادتك قوية، ومن هنا تعرف تماماً أنه يجب عليك أن تحققها؛ لأنها تقربك من الله قلق، وأصبحت تعيش هذا الارتباط لحظة بلحظة بذكر المولى عز وجل، وشكر المولى على الإطلاق.

فقال الشاب: لا.

فسأل الحكيم: لماذا؟!

فقال الشاب: لأن الله خلقني أشرب وآكل ، ولو لا الطعام والشراب سأموت وتكون نهايتي .

قال الحكيم: إذن هي مهمة بنسبة لك؛ فالأهمية والاهتمام من أهم الأشياء التي يجب أن تعلمها وتعرفها لكي تصل إلى رؤيتك.



فقال الشاب: لو عندي رؤية وربطتها فعلاً بغاية الله الله الله الله والغرض فيها واضح ، وجزأتها إلى أجزاء ، وبدأت فعلاً أن أفعلها في الفعل هل هذا ي كفي ؟

فابتسم الحكيم وقال: أيها الشاب، إنك باستمرار على عجلة في أن تحقق هدفك، ولكن في الحقيقة لكي تحقق هدفك متزنًا يجب عليك في كل مرة تحقق شيئًا لا يضيع منك؛ لذلك يجب عليك المعرفة، ثم تأخذ هذه المعرفة و تضعها في اعتبارك حتى تصبح مهارة.

فقال الشاب: هل هناك فرق بين المعرفة والمهارة؟

فقال الحكيم: فرق كبير؛ فبمجرد أن تأخذ الكتاب وتقرأ فيه بعض المعلومات أصبح عندك معرفة بهذه المعلومات ، وقبل ذلك لم يكن عندك معرفة ، وإذا قلت لك بعض الأشياء فيمكن أن تعطيك بعض المعرفة؛ فالمعرفة هي التي تتعلمها بنفسك أو عن طريق الآخرين كالعلماء أو الحكماء ، أو من الكتب ، أو تسمعها في أشرطة ، أو تراها في شاشعض عرض ، وبذلك يكون عندك معرفة .

ومعظم الناس عندهم معرفة إن لم يكن جميع البشر؛ لأننا جميعًا عندنا العقل، والعقل عنده القدرة على الاستبدال، فالعقل قدرته أن يعرف،



فبمجرد أن تسأل أحدًا ما: ماذا تعمل ؟ فيقول لك: أنا نجار، أو أنا حداد، أو أنا مهنته، ولكن لم تعرف حداد، أو أنا مهندس، أو أنا دكتور، فأنت عرفت مهنته، ولكن لم تعرف كيف تفعلها.

فالمعرفة أنك تعرف المعلومات، أما المهارة فأن تعرف كيف تفعلها، فقد تجد شخصًا بسيطًا جدًّا عنده بعض المعرفة، ويتكلم معك في المعرفة، أو تأخذ منه معرفة ثم يذهب كلٌّ منكها إلى طريقه، ولكن تجد الرجل في سعادة تامة، وليس ذلك فقط ولكن يحقق أهدافه وأحلامه ورؤيته، أما أنت فلا.

فقال الشاب: لماذا؟

قال الحكيم: لأنك عندك المعرفة، ولكن الرجل عنده المعرفة التي تحولت إلى المهارة؛ فالمهارة هي التي تعرف كيف تفعل الشيء؛ لذلك عندما تقرأ عن السباحة فأنت أصبح عندك معلومات عن السباحة، وهي تأتي ولكنك لا تستطيع أن تسبح إلا إذا كانت مهارة متكاملة، وهي تأتي بالفعل، وعندما تكرر هذه المهارة في الفعل تصبح من الناجحين - إن شاء الله -؛ لذلك يجب أن تكون عندك المعرفة والمهارة المتكاملة، ولكي تتحصل عليها يجب أن تحقق أربعة أقسام أساسية:



#### أولاً: القسراءة:

وهنا قـــال الله ؟ : ﴿ اقْرَأُ ﴾ (1) ، وكانت هذه هي أول آية نزلت على الرسول على من الوحي سيدنا جبريل الله ، وقال : ﴿ اقْرَأُ ﴾ ، فهاذا فقرأ ؟

نقرأ القرز آن الكريم؛ لأنه يكون معك في الدنيا والآخرة إذا كنت من أهله؛ لذلك عليك أن تقرأه وتفهمه وتكون ماهراً فيه وتعلمه للآخرين، وبذلك يكون التعليم والمعرفة مستمرين في الزمن إلى آخريوم في هذه الحياة.

إذن المعرفة تبدأ بالقراءة ، ولذلك يجب أن تقرأ يوميًّا على الأقبل 20 دقيقة ؛ فالقراءة مهمة ، وهي تعطيك القوة ، ومن هنا قبال الله ﷺ : ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ ﴾ (2) فبمجرد أن تقرأ فأنت تعلم ، وأصبح على في شيء تفعله وتعمله تصبح عالمًا فيه ؛ لأنك فعلته .

لذلك ابدأ بالقراءة واقرأ على الأقل 20 دقيقة يَوميًّا ، وبـذلك فأنت

 <sup>1 -</sup> سورة : العلق ، الآية : 1 .

<sup>2-</sup> سورة: الزمر، الآية: 9.



تنمي قوة ذهنك ، وقوة تفكيرك ، وقوة إدراكك ، وقوة تركيزك ، وقوة انتباهك ، وقوة أحاسيسك ، وتصبح عندك معرفة في منتهى الروعة ،

وعندما تقرأ المعلومة أكثر من مرة فإنها ستصبح جزءاً منك، وتصبح أنت جزءاً منها، وستصبح مهارة، وستصبح ماهراً في إلقاءها والتكلم عنها؛ لأنك أصبحت ماهراً في وضعها في الفعل، وهذا هو الذي يجب أن تفعله.

وأنا سأتكلم معك بعد ذلك في الفعل الإستراتيجي ، وهنا قال الشاب : الفعل الإستراتيجي!!!

فقال الرجل: نعم الفعل الإستراتيجي.

فقال الشاب: ما هو الفرق بين الفعل والتنفيذ والفعل الإستراتيجي؟

فابتسم الحكيم وقال: فيها بعد، ولكن الآن دعنا نتكلم عن المعرفة، ولكي تكون عندك معرفة فابدأ بالقراءة ولو 20 دقيقة يوميًّا وستجد عندك الوقت، وتأكد أن عندك الوقت؛ فنصف عمرك تضيعه في النوم، ومعظم عمرك تضيعه في الطعام وفي الكلام عن الآخرين، وفي انتظار الأشياء؛ لذلك فالوقت موجود عندك وستجد 20 دقيقة موجودة عندك



مها كانت الظروف، ومها كانت حسالتك النفسية، ومها كانت الأسباب، ومها كانت المؤثرات، ومها كانت ظروف الطقس، ثم نظر إلى الشاب في عينيه وقال: أتفهمني أيها الشاب مها كانت الظروف.

ثانيًا ،الاستماع،

قال الشاب: هل القراءة كافية؟

فرد الحكيم: بمن الممكن أن تكون كافية ، ولكن المهارة المتكاملة يجب أن تلمس بها الحواس الخمسة؛ لذلك عندما تسمع بعض الأشرطة والتكنولوجيا الحديثة قوية جدًا سواء بالأقراص المدمجة (السيديهات) أوالأشرطة السمعية - فأنت تقوي حاسة السمع؛ فالعلماء العرب وعلماء الغرب تتعلم منهم معلومات أكثر من رائعة تجعل المعرفة عندك قوية ، وعندما تسمعها أكثر من مرة تصبح ماهرًا فيها ، وعندما تتكلم عنها تتكلم بطلاقة تزداد مهارة؛ لذلك - أولاً - اقراً على الأقرل 20 دقيقة يوميًّا واسمع ولو شريطًا واحدًا أو قـرصًا مدمجًا (سي دي) واحـدًا يوميًّا، ثم نظر إليه الرجل وقال: يوميًّا أيها الشاب إذا أردث فعلاً أن تكون عندك المعرفة والمهارة.



#### والثا والمشاهدة و

قال الشاب: وهل هذا يكفي؟

فردالحكيم وقسال: من المكن أن يكفي، واكن أريدك أن تطور مهاراتك البصرية، لذلك يجب أن تشاهد بنفسك على شاشات العرض، وهناك ما يسمى بالفيديو أو الدي في دي فترى العالم أمامك، وترى حركاته وتعبيرات وجهه، وتحركات جسمه، وتنفسه وأسلوب إلقائه، ونبرة صوته وحدته وقوته؛ لأن الإنسان يفكر بالصور، لذلك قال لنا الله فر وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْعَارَ وَالأَفْدِدَةَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ) (1)، وبذلك فأنت تنمي الجزء الحسي عندك عندما تلمس الكتاب وتعرفه، وتنمي الجزء السمعي عندما تسمع الأشرطة، وتنمي الجزء البصري عندما تشاهد الفيديو أو الدي في دي.

رابعًا ؛ التحضير،

وهناك شيء آخر هو أن تكون متواجداً وحاضراً على الأقل - وأنا أقول على الأقل - ؛ لأنه عندما تحضر بنفسك تكون مع مجموعات من الناس تريد أن تنمي مهاراتها وتتقدم وتنمو في الحياة بطريقة إيجابية ،

 <sup>1 -</sup> سورة: النحل ، الآية : 78 .



ومن الممكن أن تتعرف على بعض الناس الإيجابيين، وتكوّن لكُ طاقمة إيجابية تساعدك على التقدم والنمو في تحقيق أهدافك، والوصول إلى الرؤية.

فقال الشاب: أيجب على أن أفعل ذلك كل شهر؟

فقال الرجل: ألا تأكل كل شهر؟ ألا تشرب كل شهر؟ ألا تريد أن تكون عمتازاً كل شهر؟

إذن هذه هي الطريقة ، فالطعام هو غذاء الجسد ، أما القراءة فهي غذاء العقل والذهن ، وبالاثنين تصل في طريقك إلى الله على - إن شاء ألله - ، وبذلك تغذي روحك ، وبدون القراءة لن تتعلم كيف تغذي أيًّا من ذلك ، فالناس دائماً تبحث عن أفضل أنواع الطعام لجسدها ، وأنا أريدك أن تنمي ذهنك وتنمي روحك بالقراءة والتقرب أكثر من الله

وهذه - أيها الشاب - أسميها بالمهارة المتكاملة التي تلمس الحواس بأكملها، فتجعل كل حاسة عندك ماهرة، فتعرف متى تسمع وتنصت، وكيف تسمع وتنصت، وتعرف كيف تتكلم وتنطق بالحروف والجمل والكلمات، وتعرف كيف تعبر عن رأيك فتتكلم كها يتكلم العلهاء فقال الشاب: بعد كل ما تعلمته منك أهذا يكفي لكي أحقق أهدافي وأصل إلى الرؤية ، فقد أخذت بكل الأسباب ، وتوكلت على مسبب الأسباب ، ووضعت كل شيء بهذه الطريقة في موضعه ، وأخذت المهارة المتكاملة ، فهل هذا يكفي ؟

فرد الحكيم وقال: من الممكن أن يكفي.

فقال الشاب: أنت تقول لي دائهاً: من المكن ، ولكن هل هناك المزيد؟

فقال الرجل الحكيم: نعم؛ لأن المتميز والامتياز ليس له نهاية ، وليس له حدود ، باستمر ار هناك تكملة .

لذلك دعنا نسير معًا في الطريق إلى الامتياز إلى المحطة التالية وهي:

<sup>1 -</sup> سُورة : الزمن الآية : 9 .



### + الفعل الاستراتيجي:

الفعل هو الذي يفرق بين النجاح والفشل، وبين السعادة والتعاسة، وبين التقدم والوصول إلى القمة، أو القعود عن الوصول إليها.

الفعل لا يفصل بين الكلام وبين الحقيقة .. بين الخيال والحلم الخيالي .. بين الخيال والحلم الذي يتحول إلى واقع .

الفعل كها قبلت لك من قبل عندما تقرأ عن السباحة وتزيد من قراءتك عن السباحة تصبح ماهراً تماماً في معلوماتك عن السباحة، ولحن يجب أن معلولاً لل يعطيك الفرصة إطلاقًا لكي تصبح فعلاً سباحًا، ولكن يجب أن مسبح وهو الفعل.

و إذا لم تضع معلوماتك وخبراتك وتجاربك في الفعل لن تستخدمها ولن تنجح فيها لذلك عليك بالفعل الإستراتيجي.

فقال الشاب: الفعل الإستراتيجي!

ثم سأل: بهاذا أبدأ؟

فقال له: بعد كل ذلك ولكي تكون في الفعل الإستراتيجي عليك أن تبدأ بالتخطيط فهو الخطوة الأولى، فمثلاً إذا أردت أن تتعلم لغة من اللغات فيجب أن تعرف لماذا تريد أن تتعلمها ؟ وتعرف الغرض منها،

وهي رؤية يجب أن تساعدك - مثلاً - لكي تكون مديراً كبيراً في شركة ما، فعندما تصل إليها يجب أن تساعد أكبر عدد ممكن من الناس، وبذلك ترتبط أكثر بالله في فاللغة تعطيك قوة أكبر، واللغة تساوي إنسانًا بأكمله ولأنك تتعلم لغة وتتكلم بها مع الناس وبذلك توسع لك الآفاق، فتقرأ و تصبح ما هرًا، وبذلك تصبح من أقوى المتميزين.

فبفرض أنك تريد أن تتعلم لغة ما فابداً بالتخطيط، والتخطيط هو أين توجد مدارس اللغات أو معاهد اللغات التي تتعلم فيها اللغات؟ فتقول:

أولاً ، من المكن أن تتعلم من التلفاز .

**دانيا .** ممكن أن تتعلم من القاموس .

الله عكن أن تتعلم من الكتاب.

رابعًا: من المكن أن تتكلم مع أحد الأصدقاء الأجانب.

فمثلاً ممكن أن تذهب إلى معهد أو مركز لتعليم اللغات ، وبــــذلك فأنت خططت ، ثم تبدأ بالخطوة الأولى أن تذهب بنفسك وتشاهد ماذا يفعلون ، وتشترك يوميًّا ، وتقرأ أربع كلمات وتحفظها تمامًا ، ثم توزع جهدك على مجموعات من الأشـــياء ، فمثلاً تقــول : لو كنت في مطعم



وأريد أن أثكلم فقط بهذه اللغة ، أو أنا في بلد تتكلم فقط هذه اللغة ، فتتعلم كيف تطلب الطعام ، وكيف تطلب الفاتورة ، فأنت تتعلم بالتحديد المعلومات اللازمة لك في هذا المطعم ، ثم في المطار تتعلم المعلومات اللازمة لك في هذا المطعم ، ثم في المطار تتعلم المعلومات اللازمة لك في المطار وهكذا ، وبذلك تتعلم اللغة بطريقة فعالة وسريعة ، وهذا هو الفعل الإستراتيجي الذي يبدأ بالتخطيط ، فأنت تخطط لتتعلم لغة .

وبفرض أنك تريد أن تسافر إلى بلد أجنبي أو أي بلد آخر فأنت تخطط من البداية فتسأل أية شركة سياحة: ما هي التذاكر وما نوعها وما موسعرها؟ وما الطريقة التي تسافر بها إذا كانت بالطائرة أو بالسيارة أو بالحافلة.

فأنت تخطط قبـــل كل شيء، وهذا هو التخطيط الإســـتراتيجي فبمجرد أن تخطط وتحدد ما الذي تريده وكيف تبدأ للوصول إليه وتضعه في الفعل.

مثلاً: هيا نرجع إلى اللغة فأنت بدأت فعلاً تضع اللغة في الفعل، وبمجرد أن تضعها في الفعل تبدأ بالتقييم، فيجب أن تقيم هدفك، وتقييم هذه الخطوة، أي: هل أنت تسير في الطريق الصواب؟ وهل



تتعلم فعلاً ما تريد؟ وهل هذا هو المركز الذي تريده؟ وهل هذه هي المعلومات التي تريدها؟ ولذلك فأنت تقيم، وعندما تقيم من الممكن أن تبدأ في التعديل؛ لأن ما قيمته في أسلوبك للتعليم من الممكن أنك لا تستطيع أن تفهم من المدرس، ولكن من الممكن أن تفهم من مجموعة من مصادر المعلومات به فيها المدرس والكتاب والقراءة، وكل ذلك تتعلم منه.

لذلك نقول: إن أفضل طريق للتعليم الطريقة البصرية؛ حيث تبدأ تشاهد وتتعلم أكثر.

ومن هنا فإن التقييم يأخذنا للتعديل، فالتعديل يعدل من خطتك، وعندما تعدل من خطتك تقف للحظة وتتعلم مما قيمته وعدلته وتتعلم منه قبيل منه قبيل منه تضعه في الفعل مرة أخرى، فعندما تعلمت منه تضعه في الفعل مرة أخرى، وتستمر في هذا التخطيط الإستراتيجي، وهو جزء كبير من الفعل الإستراتيجي، فتخطط وتضعه في الفعل، وتقيم وتعدل وتتعلم، ثم تضعها في الفعل مرة أخرى، وهذا هو الفعل الإستراتيجي الله الذي يعلمك خطوة بخطوة إذا كنت في الطريق الصواب أم لا.

لأن هناك بعض الناس يضعون أنفسهم في الفعل ويستمرون بكل



قوة وحماس، وعندما يصلون إلى نهاية الطريق يجدون أنهم لم يحققوا أي شيء؛ لأنهم لم يدركوا أن الطريق التي كانوا يسلكونها ليست هي الطريق الصحيحة للوصول إلى القمة، فيبدءون في الشكوى والشعور بالإحباط، وترك الرؤية بها فيها الغاية والغرض والهدف؛ لأنهم شعروا أنهم بعيدون عنها، وأن ما يفعلونه يجعلهم يفشلون، ولكن في الحقيقة هذا الفشل لازمًا للنجاح.

فسأل الشاب وقال: كنت أعتقد أن الفشل لا يسبب إلا الإحباط! فرد الرجل وقبال: الحقيقية لا يوجد فشيل، ففي الطريق إلى الامتياز والقمة يوجد كل شيء.

وقال: ألا توجد الأمطار؟

فقال الشاب: نعم.

وقال: ألا توجد الرياح؟

فقال: نعم.

وقال: ألا توجد الصواعق؟

فرد:نعم.

والزلازل؟



فرد:نعم.

وقال: ألا توجد الأمراض؟

فرد:نعم.

وعندما تأكل في أي مكان فمن المكن أن تصاب بتسمم.

فقال: نعم.

فسأله الرجل الحكيم وقال: هل عندما أكلت وأصبت بالتسمم بعدت كليًّا عن الطعام؟

فقال: بالطبع لا.

فقال له الرجل الحكيم: لماذا؟

فقال الشاب: لأنني سأموت.

فقال الرجل: ونفس الشيء بالنسبة إلى الطريق إلى الامتياز فلن تقف بسبب أي عائق مهما كان ، فالفشل لازم للنجاح ، وفي الواقع هو ليس فشلاً ، ولكنه تجربة وحبرة ومهارة ، ولكنك وقفت في هذا المكان لكي تفكر وتقيم .

وهنا التقييم والتعديل والتعلم عندما تقف مرة أخرى ، وغندها لن يسستطيع أي مخلوق على وجه الأرض أن يأخذ مهاراتك ومعلوماتك



ومعرفتك وقوتك؛ لأنها أصبحت جزءًا منك، وأصبحت جزءًا منها.

وعندما تعلم الطريق إلى الامتياز وتضع الاحتمالات لكل ما يمكن أن يحدث...

وقبل أن يكمل الرجل الحكيم كلامه رد الشاب وقال: احتمالات! ما هى الاحتمالات؟

فضحك الرجل وقال: هذه هي الخطوة التالية ، وكنت على وشك أن أكلمك عنها ، كها ترى أنك وضعت كل شيء في الفعل من: الأخذ بالأسباب ، والتوكل على مسبب الأسباب ، والارتباط بالمولى على مسبب الأسباب ، والغرض والهدف والفعل وعرفت ما هو الفرق بين الرؤية والغاية والغرض والهدف والفعل الإستراتيجي ، وأن تضع كل ذلك في الفعل ، ولا تضعه في أي شيء .

فرد الشاب وقال: إذن ما هي النهاية حتى أصل إلى الامتياز؟

فرد الرجل وقال: الطريق إلى الامتياز لا ينتهي بمجرد الوصول إلى النهاية ، وعندما تصل إلى النهاية تجد بداية جديدة ، فالنهاية في أي شيء هي بديداية الشيء الذي يليه ، وعندما ينتهي الشيء الذي يليه تصل إلى بداية جديدة ، وهذا هو الحال حتى آخر يوم في هذه الحياة .

والآن دعنا نتكلم عن الاحتمالات في خلال خطوة التخطيط، فأنت



تفكر في كل العوائق التي من الممكن أن تحدث و تضع لها الاحستمالات مقدمًا، وعندما تعرفها مقدمًا ، وهنا في طريقك إلى الامتياز عندما تواجه أي تحد من تحديات الحياة تكون جاهزًا تمامًا؛ لأنك تعرفه و تدربت عليه.

فسأل الشاب وقال: هل من الممكن أن تكون هناك أشياء لم أتوقعها، ولم أضع لها احتمالات؟

فقال الرجل: نعم، ولكنك خططت للاحتمالات التي تعرفها، والتي لا تعرفها فأنت جاهز لها أيضاً ... لماذا؟ لأنك تعرف أن الطريق إلى الامتياز سيكون فيه بعض الاحتمالات، ولا يوجد مخلوق على وجه الأرض يعرف كل الاحتمالات، ويعرف كل العوائق؛ لأن الله تقيعلمنا لحظة بلحضظة، وعندما تحقق الهدف و تصل باذن الله و الطريق المستقيم، و تقترب أكثر من الله تق، و تكون قد تعلمت تماماً، و تعرف حسق الله قل، و روعة الله تق، و تعرف جماله وقدرته وحينانه، وكيف أنه يبعث فيك كل ذلك لكي تكون أفضل، وعندما ترى ما حدث و تنظر إلى الماضي فتجد أنه يتحول من أنه كان مؤلماً في يوم من الأيام إلى أنه أصب حمفركا، فتعلم هذه الحكمة المها



الشاب - فأحيانًا تنظر إلى الماضي فتجده مؤلًا، وتنظر إلى المستقبل فتجده مظلماً، ولكن انظر في داخلك وتوكل على الله بحسب تام، ثم انظر مرة أخرى ستجد الماضي مفرحًا والمستقبل مشرقًا، وهذا هو الطريق إلى التميز، وهذا هو الطريق إلى الامتياز.

وبذلك فنحن تقريبًا وصلنا إلى نهاية الطريق، ثم ابتسم.

وهنا ابتسم الشاب وقال: أية نهاية ؟

قال الحكيم: اتفقنا أن نهاية الطريق هي بداية طريق جديد، فكل نهاية لها بداية ، وكل بداية لها نهاية مستمرة في الزمن، فدعنا نصل إلى نهاية هذه الفكرة، وهي المهارة المتكاملة، ونهاية الفكرة التي تليها وهي الفعل الإستراتيجي، ونهاية الفكرة التي تليها وهي وضع الاحتهالات لكل شيء، وهنا دعنا نسير معًا في الطريق إلى التميز لكي نصل إلى العوائق الأساسية التي من الممكن أن تعوقك و تبعدك عن الطريق إلى الامتياز، وأنا أسمي هذه الأشياء - أيها الشاب - لصوص الحياة ولصوص التميز والنجاح، وأول لص هو الذي حلف بعزة المولى المنتقيم المنافية وهو الطريق المستقيم المنافية الطريق المستقيم المنافية والموس المنافية والموس المنافية والله المنافية والموس المنافية والنجاح، وأول لص هو الذي حلف بعزة المولى المنتقيم المنافية الطريق المستقيم المنافية الطريق المستقيم المنافية والمنافية المنافية والمنافية المنافية والمنافية والمنافية المنافية ال

سورة . الأية : 16 .



الشيطان الرجيم.

ويجب أن تعرف أن استراتيجية الشيطان تتكون من ثلاثة أجزاء أساسية هي:

البجزء الأول: هو أن يوقعك في الشرك بالله - لاقدر الله - ، ومن ضمن أنواع الشرك التي يقولها بعض الناس بدون علم ، ودون أن يعرفوا ما يفعلون فيقولون: توكلت على الله وعليك وهذا شرك ؛ لأنك عطفت بهذه الواو شخصاً فأصبح هذا الشخص في نفس المستوى الذي تتوكل عليه منه ، ولذلك كن حذراً ، فتوكل على الله منه فقط ، ثم قبل : وعندي عليه منه الله - فيك .

الشرك بالله يجعلك تبتعد تمامًا عن هذه الطاقة الروحانية؛ لأنك أصبحت ضائعًا في المادة وفي الدنيا.

وبعض الناس يعتقدون أن الأسباب هي السبب.

الجزء الثاني: إن لم يستطع أن يوقعك في الشرك فإنه يبعدك عن الطاعة.

فسأل الشاب: كيف؟

قال الرجل: هناك قصة كتبها الشيخ الشعراوي ورحمه الله - وهو



يتحدث عن أبي الدرداء عندما ذهب إليه رجل وقال له: إنه خسر كل شيء، وإنه وضع ثروته ودفنها في مكان ما، ولا يعرف أين وضعها، وطلب من هذا الولي من أولياء الله الصالحين أن يجيبه عليها.

وأجاب أبو الدرداء قائلاً: كيف أستطيع أن أفعل ذلك ، ولكن ما أستطيع أن أقوله لك: إن غداً - إن شاء الله - اذهب لصلاة الفجر وبنية تامة اطلب من الله تشان ينير لك الطريق لكي تجدها.

فشكره الرجل وذهب.

وفي اليوم الثاني استيقظ مبكراً وذهب إلى المسجد لصلاة الفجر، وفي طريقه للمسجد تذكر أين وضع ثروته، فذهب مسرعاً ووجدها فعلاً وأخذها، وكان في منتهى السعادة، وذهب الأببي الدرداء وقال له: وجدتها وجدتها، لقد وجدتها.

فسأله أبو الدرداء بابتسامة وقال له: هل صليت الفجر؟ فنظر له الرجل بنظرة حزن وقال: لا.

فقال أبو الدرداء: علمت أن الشيطان لن يتركك هذه الليلة.

وهذا هو البعد عن الطاعة ، فابعده عنك ، واجعل تركيزك يذهب إلى هدفك ورؤيتك . والشيطان قديلبس باطله ببعض الحق، فمثلاً وأنت تصلي من الممكن أن تأتي لك أية فكرة عن أهدافك وعن أحلامك وكيف تحققها، وهذا تفكير إيجابي، ولكن ليس هذا وقته؛ لأنك في حضرة المولى على وهنا عندما تصلي يجب أن تحمي نفسك من التفكير السلبسي والإيجابي، ومن أي تفكير يبعدك عن الصلاة والوصل والاتصال بالله هي فهنا التفكير الإيجابي في هذا الوقت يعمل ضدك، فالتفكير هنا ليس تفكيراً؛ لأن الشيطان يبعدك عن الطاقة الروحانية والارتباط بالله في فهو يبعدك عن الطاقة الروحانية والارتباط بالله في فهو يبعدك عن الطاعة و يجعلك تركز على أهدافك وعلى أحلامك ونقودك، ويخيفك من الحياة، و يجعلك تركز على أهدافك وعلى أحلامك ونقودك،

الجزء الثالث: إن لم يستطع أن يوقعك في الشرك فإنه يبعدك عن الطاعة ، أو يشتتك في الطاعة ويجعلك تشك فيها مثلاً: عندما تتوضأ يجعلك تشك فيها مثلاً: عندما تتوضأت أم لا؟ وهل توضأت بطريقة صحيحة أم لا؟ وعندما تصلي يجعلك تشك هل صليت ركعة أم ركعتين؟ وماذا قلت؟ ويجعلك تصل إلى اللخبطة والتشتت في الطاعة .

هذه هي إســـتراتيجية هذا اللص، فأولاً يضعك في الشرك، وإن لم يستطع يبعدك عن الطاعة، وإن لم يستطع يشتت طاعتك ويجعل اللخبطة



فيجب أن تعرف أن من أول اللصوص المستمرين في الزمن حستى يوم الدين الشيطان الرجيم .

وقد تكتسب منه بعض الصفات مثل الغرور ، فقد تصاب بالغرور؛ لأنك حققت شيئًا لم يحققه الآخرون ، وبين الغرور والثقة فرق بسيط جدًّا ؛ فالشخص المغرور لا يرى إلا نفسه فيقع في مطبات الذات السفلى ، ويتكلم دائماً عن نفسه ، وتكون كلمة أنا عنده عالية جدًّا ، والإنسان المغرور يرى الناس أقل منه ، ويرى نفسه أعلى منهم ؛ لأنه إنسان مغرور ودليله على ذلك ما حققه من أسباب ، وبذلك يوقعه الشيطان في البعد عن الطاعة ؛ لأنه بهذه الطريقة وهذا الغروريتصف بصفة اتسم بها الشيطان ؛ لأنه قال: أنا أفضل منهم ، وأنا مخلوق من النار ، وآده مخلوق من طين ، فبدأ بالغرور والكبرياء ، ولذلك أخرجه الله والمنه من أرضه ،



فكن حذراً من الغرور.

أما الثقة بالنفس فالشخص الذي يثق بنفسه هو شخص متواضع وشخص بسيط جداً، ويثق ويصل إلى كل البشر، وينزل إلى أي إنسان، فإذا عزمك أي شخص على الغداء وهو إنسان بسيط جداً فتقبل الدعوة وكن فرحا واجلس معه على الأرض، وأسعده بأية طريقة لم تخطر لك على بال، فالبساطة موجودة في كل شيء، ستجدها في الشمس وهي تخرج بالنهار، تخرج وتشرق وترى شروق الشمس ببساطة شديدة، والنجوم، وكل شيء يسير في مجاله، وكل وترى القمر ببساطة شديدة، والنجوم، وكل شيء يسير في مجاله، وكل شيء يسير في ملكوت الله تشريب الله المناهار، في ملكوت الله تشريب الله المناه الم

فابتسم الشاب واقترب من الرجل فقبل يده وقال له: مثلك أيها الرجل الحكيم، فكل هذا الوقت وهذه المعلومات تعطيها لي بدون مقابل، وأنا تعلمت منك هذه البساطة.



ثم نظر إليه وقال: وبعد الغرور الأنانية ، والأنانية أولها أنا وآخرها نية ، إذن هذه هي النية المرتبطة بالأنا، فالأنانية هي الذات السفلي الموجودة بداخلنا، وهي تعني أنه لا يوجد غيرك أنت، فالنقود تملكها أنت، والأفكار تملكها أنت، وتأخذ كل شيء بنفســـــــك، ولا تحب الآخرين ، وحتى إذا كنت تحب لهم الخير فأنت لا ترى إلا نفسـك في كلُّ شيء، وهذه هي الأنانية ، فالأنانية أن الإنسان لا يرى إلا نفســه في كلُّ اشيء اولا يحب أن يعطي أي شيء ، فهو إنسان أناني ، فتجده عندما يكون على مائدة الطعام يأكل أكثر من الآخرين، ويمكث أكثر من الآخرين، ويهتم بنفسه أكثر من الآخرين ، ولايهتم بالآخرين ، ولايهتم بمشاعر أو أحاسيس الناس، ولايهتم بأي شيء.

وهذه الأنانية تجعل الناس تبعد عنه ، فيشعر بوحدة فظيعة وقطيعة بينه وبين الناس.

اعلم أن الضياع في الأسباب بسبب التكنولوجيا الموجودة في هذا العصر والتقدم السريع الذي يحدث حولنا، والمنافسة في الفرص التي نراها في كل لحظة من لصوص الطريق إلى التميز والنجاح والتقدم ، فقد يضبع الإنسان في هذه الأسباب، ومواضيع الكون والعالم في هذه اللحظة هو التقرب من الأسباب والبعد عن مسبب الأسباب كما قلنا من قبل، وقد وضعتك أنا شخصيًّا في هذا الفخ عندما طلبت منك أن تضع كل شيء، فأخذت بكل الأسباب لكي تحصل عليها، ووجدت نفسك أخيراً أنك لم تحصل علي مسبب الأسباب.

ففي الطريق إلى الامتياز تكون الأسباب من الجوارح، أما التوكل فهو في القلوب، فأنت مستمر في قلبك على الله تلله، واستخدام أسبابه التي سخرها لك، وعندما تستخدم الأسباب تتوكل على المولى الله وتحمده بعرفان تامً.

ولذلك الضياع الموجود في هذه الدنيا مرده إلى الأخذ بالأسبباب والاعتماد على التكنولوجيا، والاعتقاد أن هذا هو النجاح، أو أن هذه الأسباب هي التي نجحت الإنسان، فكن حريصاً جداً من هذا التقدم السريع أو الضياع فيه، فكلما وجدت اختراعاً يساعدك على التقدم فارجع في الحال إلى مسبب الأسباب الذي أعطاك القدرة على التفكير وعلى الابتكار فابتكرت ذلك، فاشكره واحمده وتوكل عليه؛ لأنه الذي



سخر لك الأسباب، وبذلك تكون طائعًا للمولى كلة.

وهنا تذكر أنه ورد في الآثار أن الله الله الله على عبدي أطعني أجعلك عبداً ربانيًّا تقسول للشيء كن فيكون، وهنا دعني أشرح لك - أيها الشاب - هذه الجملة الرائعة:

أطعني: أنت تقول: لماذا يارب؟

فيقول لك الله المنه المناه المنه المناه المنه المنك أن تبتعد عنه المنه واقترب مما طلبت منك أن تقترب منه المنه وأطعني بها طلبت منك الطعني تماماً أجعلك عبداً ربانيًا الله الله الله الذي يقول للشيء : كن فيكون المنيع عبداً ربانيًا الله الربانيون يقولون للشيء : كن فيكون المنه والأنبياء جميعهم عباد الله الربانيون يقولون للشيء : كن فيكون السخر لهم الأسباب المنهم من كان يسير على الماء الومنهم من كان يحيي الموتى الموتى ومنهم من كان يكلم الطيور والحشرات والنبات التات المستمر الله لهم الجن ومنهم من أعطاه الله الله معجزة القرآن الكريم المستمر إلى يوم الدين .

وهنا: عبدي أطعني أجعلك عبداً ربانيًّا تقول - أنت الذي تقول - للشيء كن فيكون لأن الله السخر لك أسباب الكون، وقوانين هذه الدنيا، ومنها قوانين توافق الخواطر.

وسأل الرجلُ الشابَ وقال له: هل حدث لك في أي يوم من الأيام أنك فكرت في شخص ما فوجدته يتصل بك أو وجدته أمامك وكنت تفكر فيه وهو يقول لك: وأنا أيضا كنت أفكر فيك؟

قانون توافق الخواطر وقانون الانجذاب وقانون الجذب هو أن تفكر في شيء وتجده يحدث، وقـــانون الرجوع هو عندما تفكر في شيء يعود عليك من نفس النوع.



يتبلور الهدف يجب أن يولد ويخرج للحياة.

وخذ هذه الحكمة أيها الشاب: ما يوجد في قلبسي و يجري في دمائي ويسيطر على فكري يجب أن يخرج للحياة، وهذا هو الهدف الذي هو جزء لا يتجزأ من الرؤية

ومن لصوص النجاح أيضاً .. الوعود الكاذبة ..

## الوعود الكاذبة :

<sup>1 -</sup> سورة: الصف الآية: 2 . 3 .



فَتُخْيِلَ عَقَابِكَ عَندالله عَلَيْهُ، فلا تعدأي إنسان بأي شيء، وباستمرار اطلب وقتًا للتفكير، وعندما تعد لابدأن تنفذ وعدك.

فقال الشاب: خدها مني أيها الرجل الحكيم: لن أعد أي إنسان بعد هذا اليوم إلا وأنا قادر بإذن الله على تنفيذ هذا الوعد، بل سأفعل أكثر من ذلك فعندما أعد أي شخص سسأكتب الميعاد؛ لأنه لو حدث وتوفاني المولى على سياقي شخص آخر من بعدي سيوفي بالوعد.

ثم واصل الرجل الحكيم وقال:

من لصوص الطريق إلى الامتياز أيضًا .. الكذب.

# + الكذب:

فلا تكذب على أي شـــخص في الحياة مهم كانت الظروف أو التحديات، فابعد الكذب عن لسانك؛ لأنك لو نطقت به في يوم ما سيأخذها الشيطان عليك ويساعدك أكثر وأكثر لتكون كذابًا محترفًا فلا



تكذب إطلاقًا، وخذوقتًا أكثر، وفكر بطريقة تكون إستراتيجية، ثم تكلم بالصدق، ولا تقلل إلا الصدق، وتذكر أن رسولنا الكريم كان يصدق يسمونه: الصادق الأمين، فالصادق أولاً ثم الأمين، فهو كان يصدق فيها يقول، وأمينًا في تعاملاته مع الناس.

فلابد أن تفي بالوعد، وأن تعطي الأمانة لأصحابها مهاكان الشخص سواء كان مسلماً أم غير مسلم، مؤمنًا أم كافراً طالما أنه هو صاحب الحق، ولا تقل: إن هذا من حقي؛ لأن هذا ليس من حقك طالما أخذت مالاً أعطه لمن يستحقه، وإلا ستعاقب عليه من الله من الله متأكداً أنه طالما أن مالك أخذته أو ملكته بالحلال تأكد أنه سيأتيك؛ لأنك كنت صبوراً فلا تكسب إلا بالحلال.

ولا تكذب مهم كانت الظروف، ولا تأخذ ما ليس لك سواء أكان بالنصب أم بالاحتيال أم بالرشوة، فلا تأخذ إلا ما تستحقه فقط، ولا تفرض نفسك على الناس، وتذكر أنك في الطريق إلى الامتياز ستقابل أناساً كثيرين، وستقابل إغراءات كبيرة بالمال، فلا تأخذ إلا ما يرضي الله الله عن المال الذي ولا تكسب إلا بالحلال، وتذكر أن الله الله الله عن المال الذي حسلت عليه، فإذا كان حلالاً وصرفته في الحلال سيسالك عن المال الذي

وكن حريصًا من الفرق بسين الدخل والمكسب، والرزق الحلال والرزق الحلال، والرزق المبارك والرزق غير المبارك.

فنظر إليه الشاب وقال له: بارك الله فيك وفي علمك.

وقال له: فها هو الفرق؟

فرد الرجل الحكيم وقال: المسبه هو أنه لو عندك شركة وهذه الشركة أعطتك 100 دولار فهذا هو مكسب الشركة ودخلك الشخصي منها هو 20000، ومن الـ 20000 أعطيت لوالدك ولوالدتك 2000 و ودفعت الولادك و لإخوتك ولزوجتك، وسددت بعض الديون، ودفعت الضرائب المستحقة، وتفضل لك أخيرًا من الـ 20000 مبلغ ودفعت الضرائب المستحقة، وتفضل لك أخيرًا من الـ 20000 مبلغ 5000 فهذا هو رزقك.

والرزق المبارك هو الذي يبعد عنك الله منه الصرف غير الضروري،



والحقد على الذين معهم، والمقارنة بينك وبينهم، فتجد نفسك تصرف كل الـ5000 في أول عشرة أو خسة عشر يومًا من الشهر، ثم تعيش الباقى من الشهر في ديون، وهذا هو الرزق غير المبارك.

أما الرزق المبارك فيبعد عنك الله و كل أساليب الصرف غير اللازمة ، فتجد نفسك راضيًا ومكتفيًا وسعيدًا ومرضيًّا ، وتوفر من هذا الملغ أيضًا ، وهذا المبلغ هو المكسب ، وهو الدخل ، وهو الرزق.

والرزق الحلال الذي كلمتك عنه ، والحلال الذي قسمه الله الله الذي قسمه الله الله التكون راضيًا وتقول: الحمدلله ، وتبتعد عن الرزق غير الحلال مها كانت الظروف ، فمثلاً إنسان يقول لك خذ 10000 لك هذا حقك ، فطالمًا أنك لم تتعب فيها فلا تأخذها وأنت عندك شك بها؛ لأنها رشوة ، وأنت ستقابل الله الفي فإن لم يكن اليوم فسيكون غداً ، فهل أنت جاهز؟ هل أنت مستعد؟ فابتعد عن الدخل غير المشروع والرزق غير المشروع؛ لأنه رزق معك ولكنه غير مشروع وغير حلال .

فالرزق المبارك هو الذي يسعد عنك المصاريف التي ليس لها أي ضرورة ، أما الرزق غير المبارك فهو الذي يضعك في المقارنة بينك وبين ما عند الآخرين ، وعندها تشعر بالإحباط وأنك ليس عندك حظ ، فتصاب



بألحسد وتحسد الناس، ولا تترك حتى وأنت نائم فتنام تعيساً تماماً.

فقال الشاب: هل يوجد هناك أشياء أخرى من لصوص النجاح؟ فرد الرجل وقال: هناك لصوص كثيرة، ولكنك ستكتشفها من خلال طريقك إلى الامتياز.

ومن هذه اللصوص أيضًا .. عدم الصبر ..

# **+ عدم الصبر:**

فإن لم تصبر لن تنال أي شيء؛ فالصبر خير ولكن بشرط أخذك بكل الأسباب والتزمت واستمررت في هذا الالتزام مهما كانت الظروف ومهما كانت التحديات.

فقال الشاب: عدم الصبر!! هل بعد كل ذلك وبعد كل ما فعلته لم أصل إلى ما أريد؟

<sup>1 -</sup> سورة : البقرة . الآية : 155 .

<sup>2 -</sup> سبورة : آل عمران ، الآية : 146 .



فكن من الصابرين؛ لأنك فعلت كل شيء ولم تستطع فعل أي شيء في الوقت الحضر، فاصبر إن الله يحب الصابرين.

عبدي أطعني أجعلك عبداً ربانيًا تقول للشيء كن فيكون فالله الله يُحِبُ الْمُتَوَكِّلِينَ (أ)، فالله الله يُحِبُ الْمُتَوَكِّلِينَ (أ)، ﴿ وَاللَّهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ (2).

فقال الشاب: وإذا صبرت هل هذه هي نهاية المطاف؟

فابتسم الرجل وقال له: كما قلت لك أيها الشاب: إن نهاية المطاف هي بداية مطاف جديد، ونهاية هذا المطاف الجديد هي بداية مطاف آخر جديد، ولا يتوقف ذلك حتى النهاية، إلا وقد انتهت الحياة بنهاية الرسول ؛ لأنه لم ينته ولكن علمه وأسلوبه وطريقته وأخلاقه وعلومه وما أعطاه الله ، له ما زال مستمرا، وسيكون مستمرا إلى يوم الدين، وهذا ما فعله الله ، في مع الرسل والأنبياء والصحابة ومع الأولياء الصالحين، والله ، في أعطانا لكي تستمر عجلة المعرفة، وهذه العجلة تعطى فتعطى، وعندما تأخذها أنت فتعطيها تصبح قناة وصل تأخذها من المولى ، وتعطيها للآخرين، فأصبحت أنت القناة، فتتمتع بهات

<sup>1 -</sup> سورة : آل عمران , الآية : 159 .

<sup>2 - ﴿</sup> سُورَةُ ؛ أَلُّ عُمْرَانَ ، الآيةَ ؛ 146 .



أُخذَه ، وتتمتع بها تعطي ، وبذلك لن تكون لك خاتمة ، ولن تكون لك نهاية ؛ لأنك مستمر في الزمن ؛ فالجسد ذهب أما أفكار ك فلا تنتهي ، ولذلك فالطريق إلى الامتياز يعتمد على الأفكار وليس فقطعل الأشخاص ، فالشخص عندما يموت تنتهي أفكاره ، ولكن الشخص المتميز يعطى غيره .

وهذه الأشياء التي أريدك أن تتذكرها - أيها الشاب - بعدما تعلمت ما هم لصوص النجاح ، وأخذت بالأسباب ، وتوكلت على مسبب الأسباب ، وتعلمت المهارة مسبب الأسباب ، وتعلمت المهارة المتكاملة ، وتعلمت التخطيط الإستراتيجي ، والفعل الإستراتيجي ، وأصبحت حريصاً من الوقوع في براثن لصوص النجاح ، ولكن يبقى بعض الأشياء .

فنظر له الشاب وقال: أعرف أن النهاية هي البداية ، والبداية هي النهاية . النهاية .

فقال له الرجل: دعنا نستمر في طريق الله الامتياز لكي نصل إلى الإخوة الثلاثة وهم:

(الالتزام والإصرار والانضباط)



وأخذ الرجل الحكيم الشاب من يده وهو يشعره بالحنان والتواضع التام حتى بكى الشاب وشعر بالامتنان، وهنا وقف للحظات وهو ينظر إلى السياء، فتركه الحكيم تمامًا لكي يكون في خلوته اللحيظية، وبعدها استمر الشاب في السير فسأله الحكيم: هل قضيت الواجب؟

فقال الشاب: شكرت المولى ﷺ.

والدموع في عينيه، ونظر الشـــاب إلى الرجل الحكيم فوجد دموعه . تسيل على وجهه فقال له: لماذا تبكي؟

فقال: أنا لا أبدكي، فهذا هو حبي لله الله الذي يتدفق من كل جزء من عافي الذي يتدفق من كل جزء مني، فتعانق الرجلان وهما يسيران معًا في طريقها إلى الامتياز، حتى وصلا إلى المحطة التالية فقال الحكيم: دعني أكلمك عن.. الالتزام...

## + الالتزام:

الالتزام يجعلك تستيقظ عندما تريد أن تنام.

الالتزام يجعلك تهتم بصحتك وأنت لا تريدأن تفعل أي شيء. الالتزام يجعلك تقرأ وأنت لا تشعر أنك تريدأن تقرأ.

الالتِّزاهِ أَن تَكُونَ مَلتَزِمًا بَهذَا الفكر ، وأَن تكون قويًّا في هذا الفكر ،



وَلا تَتركه إطلاقًا مهم كانت الظروف.

فقال الشاب: إذن الالتزام في منتهى القوة.

فقال: نعم.

### + الإصرار:

فقال الشاب: إذن ما هي فائدة الإصرار؟

فقال الرجل: الإصرار يجعلك مصراً على الالتزام، فلا تتركه مهما كانت الظروف، وهنايأي الإصرار، فأنا ملتزم أن أمشي عشر دقائق يوميًا، ومصر عليه مهما كانت الظروف والتحديات.

### + الانضباط:

فسأل الشاب: فها هو الانضباط؟

فرد الرجل الحكيم بابتسامة وقال: الانضباط هو الاستمرارية؛ فالانضباط يزيد الإصرار قوة، والإصرار يزيد الالتزام قوة، ولذلك أنا أسميهم الإخوة الثلاثة.

والانضباط هو الاستمرارية في الشيء؛ لذا قال لنا الرسول ري عندما



سئل: أى الأعمال أحب إلى الله؟ قال: "أدومها وإن قل "(1)، فهذا القليل، الذي تفعله كل يوم يصبح جزءًا منك، فتفعل قليلاً آخر غير هذا القليل، فالقليل مع القليل يحدث الكثير.

وهذه هي الطريقة ، وهذا هو حالي مع الهدف ، فهدف مع هدف مع هدف مع هدف مع هدف مبني على الغاية يوصلك إلى الرؤية ، وبذلك فإن الإخوة الثلاثة : الالتزام والإصرار والانضب العجعلونك لا تترك هدفك مهما كانت الظروف ، ولا تترك رؤيتك مهما كانت التحديات ، ومهما كان الشيء ، فأنت ملتزم ومصر عليه ومنضبط فيه .

ثم ابتسم الرجل الحكيم وقال: لا تسألني هل هذه هي النهاية كها هي عادتك؟

فقال الشاب: أعلم أنها ستكون البداية ، فها هي البداية الجديدة ؟

فقــــال الرجل: المرونة التامة ، وهي أن تكون مرنًا في الحياة ، فمن الممكن أن تكون ملتزمًا بشيء ومصرًّا عليه ومنضبط فيه ، ولكنك تسير في الطريق الخطأ و تنسى طريق الصواب؛ لأن في طريقك من الممكن أن تأخذ طريقًا أخرى فرعية فتضيع فيها ، و تعتقد أنك تسير في الطريق الصواب؛ لأنك لم تقيم كها تكلمنا في التخطيط الإستراتيجي والفعل الصواب؛ لأنك لم تقيم كها تكلمنا في التخطيط الإستراتيجي والفعل

<sup>1</sup> أخرجه البيُّهاري ( 6465 ) وغيرها , ومسلم ( 1864 ) .

الإستراتيجي، فلم تقيم الطريق؛ لأنك فرحت به وبها أنجزته، فتجد نفسك في الطريق إلى الشيطان؛ لأنك فرحت بها أنجزته وحققت إنجازاً آخر، ونسيت أن تشكر الله الله الشاب فضعت في الأسباب، وفتنت بالأسباب، فهلكت بالأسباب.

فتذكر أيها الشاب أنه لولا وجود عكس المعنى لما كان للمعنى معنى، فلولا وجود الفشل لما كان للراحة معنى، ولولا وجود الفشل لما كان للنجاح معنى، ولولا وجود الله المنان للنجاح معنى، ولولا وجود الليل لما كان للنهار معنى، ولولا وجود العسر لما كان لليسر معنى؛ المرض لما كان لليسر معنى؛ فالعسر واليسر قال لهما الله الله المناه أنتم معًا، وقال لنا: ﴿ إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا \* إِنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا ﴾ وكررها مرتين، وستجد في العسر الألف واللام؛ لأنه محدود، أما اليسر فهو ليس محدودًا، فلولا العسر لما كان لليسر

<sup>1 -</sup> سورة: الشرح، الآية: 6.5.



معنى؛ فالشخص الذي عنده اليسر مستمر في الزمن لا يشعر به ، فيجب أن يكون العسر موجوداً لكي تتمتع باليسر ، ففي العسر فوائد.

فتعجب الشاب وقال: في العسر والتعب فوائد؟

فقال له الرجل الحكيم: نعم فعندما تكون متعسراً تقول: يارب، فيقول لك الله على: لبيك عبدي، وعندما تكون متعسراً تفكر بطريقة مختلفة لكي تخرج من العسر، وعندما تكون متعسراً تتعلم شيئاً جديداً فتنمي أفكارك، لذلك ففي العسر فوائد، ومن العسر تذهب إلى اليسر، لذلك يجب أن تكون مرنا تماماً.

فقال الشاب: وما هو الفرق بين المرونة والضياع في الطريق؟

فقال الرجل: كن ملتزماً بهدفك ومصراً عليه ومنضبطاً فيه، ولكن كن مرنا في أسلوبك، فمن الممكن أن تسلك أكثر من طريق حتى تصل إلى نهاية المطاف، وحتى تصل إلى النجاح والتميز الذي تريده، وتصل إلى تحقيق هدفك، فالمرونة هي أسلوب، والالتزام والإصرار والانضباط في الهدف معناه ألا تتركه إطلاقًا، ولكن كن مرنًا في أسلوبك، ومن هنا دعنا نسير إلى المحطة التالية.

وهنالم يسأل الشاب وبدأفي السير مع الحكيم دون أن ينطق بأية



كلّمة، ولكن بداخله كان يذكر الله الله وكان يسبح الله الله وعيناه مليئة الله الله وعيناه مليئة الله الله وعيناه مليئة بالدموع، دموع الحب لله الله محتى وصل الاثنان إلى المحطة التالية، وهنا توقف الرجل ونظر إلى الشاب وقال له: حان الوقت لتساعد أكبر عدد ممكن من الناس، فها أعطاكه الله السعادة أيها الشاب، فلكي تجعل وعندما تعطيه تزيد متعتك، وهذه هي السعادة أيها الشاب، فلكي تجعل من السعادة عادة يجب أن تكون في حب الله الله الله عندما تساعد الناس بعلمك ...

بفكرك كما أفعل أنا وأساعدك بعلمي وفكري الذي أعطانيه الله علم الله الله الله الله

فمن أول لحظة وبمجرد أن تتعلم فعلم، وبمجرد أن تحصل أعط، وتذكر أننا نعيش - بإذن الله - من أجل أكل عيشنا من النقود والمال الذي نعمل لأجله، ولكن نصنع حياتنا بأكملها عندما نعطي.

وهنا نظر الشاب إلى الرجل الحكيم نظرة حب وعرفان بكل هذا العلم، وهذا الصبر، وهذا الانضباط، وهذه المرونة في معاملة شاب ضائع لا يعرف أين الطريق، وقال الشاب: هذا وعد منى لك.



فقال الحكيم: لا تَعد.

فقال الشاب: وأنا مصرٌّ على هذا الوعد: أنني لن أتخلي مهم كانت الظروف أو التحديات عن ارتباطي بالله علنه أو التحديات عن ذكر المولى على ، وعن شكر الله على ، وعن الحمد بعرفان تامّ ، وهذا وعدمني بذلك، وسأصلي كل يوم ركعتين على الأقبل حمدًا وشبكرًا لله ﷺ، ولن أتخلى في لحظة أن أدعو لك بطول العمر ، وأدعو لك أن يبارك الله علا لك في صحـــــتك وعافيتك ، ويزيدك علماً ، ويعطيك علماً لن يعطيه لأي شخص من هذا العصر، وأن ينفع بـك الإسـلام والمسـلمين والعرب والعلماء، وأن ينتشر علمك في الأرض، وساكون أنا خادمًا لك - إن شاء الله - ولن أتركك لحظة بعد اليوم، فهل تقبيلني عندك من تلامذتك؟

وهناعانقه الرجل وقال: إذن أنت هديتي من الله هم ، وهذا وعد مني أيها الشاب - وأنا لا أعد -: أنني لن أتركك - إن شاء الله - ما دمت على وعدك ، وتذكر كما فعلت معك فخذ معك أصدقاءك ، وخذ معك تلاميذ ، وعلم أكبر قدر ممكن ممن الناس الذين تعرفهم ، وعلمهم أن الطريق إلى الله ، وعلمهم أن الأسباب من



مسبب الأسباب، وعلمهم أن الإمكانيات من القدرات، فلا يفتن الإنسان بإمكانياته، ولا يفتن الإنسان بأسبابه، ولكن يعرف أن صاحب القدرات هو الذي أعطانا القدرات لكي نحصل بها على الإمكانيات، ومنها وصلنا إلى المصادر، وبذلك تجعل مصادرك أن تعلم أكبر قدر مكن من الناس، فتصبح من المبشرين - إن شاء الله -.

وتذكر - أيها الشاب - أن تحترم كل الديانات، وكن متزناً، وكن من المبشرين، واجعل وجهك باستمرار مبتسهاً.

وتذكر أن الله على خليفة في الأرض لسبب من الأسباب، فهذا الإحساس أعطه للغير.

وتذكر أيها الشاب أيها الصديق أيها الرفيق أنه ليس اسمك و لا اسم عائلتك و لا طولك و لا شكلك و لا مالك و لا وظيفتك و لا من أنت و لا ماذا تكون و لا ماذا كنت ، فكل هذه أسباب وأشياء إذن من أنت ؟

أنت أفضل مخلوق عندالله الذي خلقك بيده الكريمة ، فكان من المكن أن يقول لك : كن فتكون .

وأنت الذي سخر لك السماء والأرض، وأنت الذي جعلك خليفة له في الأرض، وأنت القدرات اللامحدودة التي وضعها فيك الله على .



وأنت المعجزات؛ فالمعجزات ليس لها حدود.

فهذا هو أنت، ولذلك عش كل لحظة كأنها آخر لحظة في حياتك؛ الأنها من الممكن أن تكون آخر لحظة فعلاً، فعش بحبيك وإخلاصك ووفائك وطاعتك لله ﷺ، ثم تطبع بأخلاق الرسول ﷺ الذي قال الله ﷺ له: ﴿ وَإِلَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ (1)، وقال رسولنا الكريم ﷺ: "إنما بعثت الأسمّ مكارم الأخلاق" (2).

وكانت والدي - رحمها الله - تقول لي: ربنا - يابني - يجعل وجهك جوهرة، ولسانك سكرة فعش - أيها الشاب - كل لحظة كأنها آخر لحظة في حياتك، عش بالتطبع بأخلاق الرسول والأنبياء والصالحين، ثم عش بالكفاح، عش بالفعل، عش بالالتزام، عش بالصبر، عش بالمرونة، عش بالاستمرارية، عش بالحب والأمل، وأخيرًا قدر قيمة الحياة.

# والسلام عليكم ورحمه الله تعالى وبركاته ؛؛

<sup>1 -</sup> سورة : القلم ، الآية : 4 .

<sup>2-</sup> أخرجه البيهقي في السنن الكبرى , وصححه الألباني في السلسة الصحيحة .



### من الإسكندرية 30 من شهر أغسطس 2008

وننتظر حلول شهر رمضان المعظم؛ لأنه من الممكن أن يكون غدا - إن شاء الله - وأدعو لك أيها القارئ أن تصل في طريقك إلى الامتياز إلى أعلى الدرجات، وأن تبدأ طريقك اليوم إلى الله في ، وأرجو منك أيها القارئ الكريم أن تعطي ما تعلمته لأكبر عدد ممكن من الناس، حستى يجمعنا الله في في جنات النعيم مع الرسول في ومع الرسل والأنبياء والصالحين والصديقين، ولن أقول لك: حظًا سعيداً، ولكن قم إلى الله وتوضأ وتقرب إلى الله ، ستجد أنك تصنع حظك بنفسك.

والسلام عليكم ورحمه الله وبركاته؛؛









## الدكتور الفقي فمي ســطور ------

- مؤسس ورئيس مجلس إدارة شركات إبراهيم الفقي العالمية.
- مؤسس ورئيس مجلس إدارة المركز الكندي لقوة الطاقة البشرية (ctch) ، والمركز الكندي للتنويم بـــالإيحاء (ctchhe) ، والمركز الكندي للتنمية البــشرية (ctchd) ، والمركز الكندي للبرمجة اللغوية العصبية (ctcnlp).
  - مؤسس ورئيس مجلس إدارة شركة كيوبس (cis).
- دكتور في علم الميتافيزيق من جامعة ميتافيزيق بسلوس أنجلوس بالولايات المتحدة الأمريكية .
- د. إبراهيم الفقي هو المؤلف لعلم ديناميكية التكيف العصبي
   ro conditioning Dynamics TM ( ro Conditioning Dynamics TM ) NCD TM
- مؤســــس علم قـــوة الطاقـــة البــشرية



#### . (power human energy TM) PHE TM

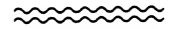
- مدرب معتمد في البرمجة اللغوية العصبية ( NLP ) من المؤسسة
   الأمريكية للبرمجة اللغوية العصبية .
- مدرس معتمد للعلاج بالتنويم المغناطيسي من المؤسسة الأمريكية
   للتنويم المغناطيسي .
- \* مدرس معتمد للعلاج بخط الحياة ( time line therpy TM).
- مدرس معتمد في الذاكرة من المعهد الأمريكي للذاكرة بنيويورك.
- مدرب معتمد للتنمية البشرية من حكومة كيبيك بكندا للشركات
   والمؤسسات.

#### 🤻 مدربریکي من..

the reiki training center of Canada) بكندا، ومن (global reiki association)

- ★ حاصل على مرتبة الشرف الأولى في السلوك البشري من المؤسسة
   الأمريكية للفنادق.
- ☀ حاصل على مرتبة الشرف الأولى في الإدارة والمبيعات والتسويق من المؤسسة الأمريكية للفنادق.

- ◄ حاصل على 23 دبــلوم، وثلاث من أعلى التخصصات في علم
   النفس والإدارة والمبيعات والتسويق والتنمية البشرية.
- ♦ شـغل منصب المدير العام لعدة فنادق خسـة نجوم في مونتريال
   بكندا.
- ♦ له عدة مؤلفات بثلاث لغات هي (العربية والإنجليزية والفرنسية)
  حققت له لأكثر من مليون نسخة في العالم.
- درب أكثر من 600000 شخص في محاضراته حول العالم، وهو يحاضر ويدرب بثلاث لغات (العربية والإنجليزية والفرنسية).
- ★ بطل مصر السابق في تنس الطاولة ، وقد مثل مصر في بطولة العالم في ألمانيا الغربية علم 1969 م .
- يعيش الآن في مونتريال بكندا مع زوجته آمال ، وابنتيهما التوأم
   نانسي ونرمين .





## قالوا عن الدكتور إبراهيم الفقي محمد عدد عدد

في رأبي يعتبر الدكتور إبراهيم الفقي من أفضل المحاضرين
 العالمين .

برناديت ديكارت - مذيعة - ك ب ل ، لويزيانا ، الولايات المتحدة الأمريكية .

أكثر من رائع، ومهارة منقطعة النظير في فن العرض.

دكتور كليمنت جونسون – طبيب – تكساس ، الولايات المتحدة الأمريكية 🦮

ممتع ومتمكن، ويصل إلى المستمع بسرعة وقوة لم أرها من قبل.
 كريستيان ماكدونالد – بريستول مايرز – مونتريال – كندا.

دكتور إبراهيم الفقي علمني فن الحياة، وأضاء لي الطريق إلى السعادة.

ميشيل جويان - محرر بجريدة أكتواليتي - مونتريال - كندا .



ندوات الدكتور إبراهيم الفقيه هي خبرة العمر، ويجب أن تتاح الفرصة لكل فرد لكى يحضرها.

روز سولازو - مونتريال - كندا .

دكتور إبراهيم الفقي أضاء لي الطريق لحياة أفضل.

سوزيت جورجدو – شركة الطيران الكندية – كندا .

فريدمن نوعه، ويعتبر من أقوى وأفضل المحاضرين العالميين .

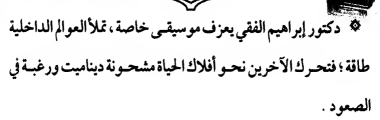
فرانس مارتل - مذيعة - تليفزيون كيبيك - قناة س ج م - كندا .

المحاضرين آمالاً وطموحًا ، كما استطاع أن يوضَح الرؤية والطريق ، وأن يثير في نفس يقد في تمان آمالاً وطموحًا ، كما استطاع أن يوضَح الرؤية والطريق ، وأن يثير في قلوبنا حبًّا وارتباطًا بشخصه ، وهذه معادلة في منتهى الصعوبة ، لم أقابل من استطاع النجاح فيها في يوم واحد .

أوديت اسكندر - رئيس مجلس إدارة شركة مصر والشرق الأوسط - مصر .

متاز،متمیز،وأسلوبه شیق،ومحاضرته لمست قلبی و إحساسی،
 وغیرت مجری تفکیری فی الحیاة .

عزة فرحات - مدير الموارد البشرية - جونسون واكس - مصر .



الكاتبة الصحفية منى عبد الجليل – الكويت .

متاز جداً ، لم أكن أتوقع أن يكون في مثل هذا التواضع وهذا الاهتمام
 بالمتدربين .

عبد الله حارث الرميثي – رئيس قسم الموسيقى – إذاعة وتليفزيون دبي – الإمارات العربية المتحدة .

دكتور إبراهيم الفقي فخر للأمة العربية والإسلامية .

هيثم عبد الغني - نائب المدير العام - الشركة السعودية لاستيراد وتصدير الورق - الملكة العربية السعودية .



# الفيس

| 7   | الطريق إلي الامتياز                                   | <b>+</b> |
|-----|-------------------------------------------------------|----------|
| 33  | الارتباط بالله عز وجل                                 | <b>+</b> |
| 34  | + التسامح                                             |          |
| 36  | <ul><li>الحب في الله</li></ul>                        |          |
| 39  | + العطاء                                              |          |
| 40  | <ul><li>الإيمان بالله</li><li>الإيمان بالله</li></ul> |          |
| 43  | + الطاعب                                              | - 1      |
| 45  | + الصلاة                                              |          |
| 48  | + الإخلاص                                             |          |
| 50  | + الوفاء                                              |          |
| 54  | 🕈 التوكل على الله                                     |          |
| 55  | + التفاق                                              |          |
| 56) | + الدعاء والذركر                                      |          |
| 61  | الأخلاق                                               | <b>+</b> |
|     |                                                       |          |



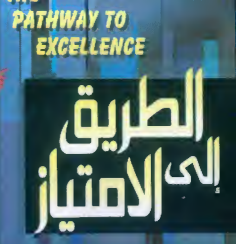
| 70  | ♦ التعاطف                   |
|-----|-----------------------------|
| 72  | + التبسم                    |
| 76  | ♦ العفو                     |
| 91  | + وقل اعملوا                |
| 96  | 💠 الرؤيمّ الواضحمّ          |
| 98  | + الفايت +                  |
| 100 | ♦ الفرض                     |
| 103 | + الأهداف                   |
| 107 | القراءة                     |
| 109 | الاستماع                    |
| 110 | المشاهدة                    |
| 110 | التحضير                     |
| 113 | ♦ الفعل الاستراتيجي         |
| 131 | ♦ الوعود الكاذبة            |
| 132 | ♦ ألكانب                    |
| 136 | <ul><li>عدم الصبر</li></ul> |
| 139 | <ul><li>الالتزام</li></ul>  |
| 140 | <ul><li>الإصرار</li></ul>   |
| 140 | ♦ الانضباط                  |
|     |                             |



| 150 | السيرة الذاتية                | +        |
|-----|-------------------------------|----------|
| 154 | قالواعن الدكتور إبراهيم الفقي | <b>+</b> |
| 157 | الفهرسالفهرس المستنانية       | <b>+</b> |







یا تری .. ما هو السبب فی أن هناك أشخاصاً متمیزین و آخرین غیر متمیزین ؟ و هناك من یعیش حیاته بطریقة أفضل من غیره .. كما أن هناك من یحقق أحلامه و أهدافه ، فی حین أن هناك من یحقق أحلامه و أهدافه ، فی حین أن هناك أناساً غیر ذلك ؟!.. فما هو الفارق بین الفریقین ؟!



\*\* معرفتي \*\* www.ibtesama.com منتدبات محلة الابتسامة



بهيع حقوق الطبع محفوظة ما المركب المام ال



www.ibtcsama.com